
opusdei.org

La tenerezza di Dio
(III): Il cuore aperto
di Dio: Misericordia
e apostolato

Quando si nega alla tentazione
di sottomettere i regni della
terra, Gesù lascia intravedere in
che cosa consiste il suo dominio
della storia. Benché agli occhi
dell’uomo ciò possa apparire
una ingenuità, Dio regna
davvero con la sua
misericordia. E vuole che noi
cristiani, suoi inviati, lo
rendiamo presente nel mondo.



26/08/2016

«Il mio regno non è di questo
mondo», risponde Gesù quando
Pilato lo interroga intorno alle accuse
del Sinedrio. Egli è Re, ma non come
lo intendono gli uomini: «Se il mio
regno fosse di questo mondo, i miei
servitori avrebbero combattuto
perché non fossi consegnato ai
giudei; ma il mio regno non è di
quaggiù»[1].

Poche ore prima, nel Getsemani,
aveva parlato in termini simili a
Pietro, per fargli rinfoderare la
spada: «Pensi forse che io non possa
pregare il Padre mio, che mi darebbe
subito più di dodici legioni di
angeli?»[2]. Non è con la forza delle
armi degli uomini che Dio irrompe
nel mondo, ma con la «spada a
doppio taglio» della sua Parola, che
«scruta i sentimenti e i pensieri del



cuore»[3]. «Gesù non combatte per
consolidare uno spazio di potere. Se
frantuma sicurezze è per aprire una
breccia al torrente della Misericordia
che, con il Padre e lo Spirito, desidera
riversare sulla terra. Una
Misericordia che procede di bene in
meglio: annuncia e porta qualcosa di
nuovo; risana, libera e proclama
l’anno di grazia del Signore»[4].

Dio guarda il cuore

«Voi avrete tribolazione nel mondo,
ma abbiate fiducia; io ho vinto il
mondo, ego vici mundum»[5]. Dal
cenacolo, la preghiera sacerdotale di
Gesù conforta i discepoli di tutti i
tempi: il Signore vince, anche
quando l’annuncio del Vangelo
incontra grandi difficoltà, fino al
punto di sembrare che la causa di
Dio stesse per fallire. Christus vincit,
ma secondo un disegno che non
risponde alla logica del potere
umano: «i miei pensieri non sono i



vostri pensieri, le vostre vie non sono
le mie vie»[6].

«Ti darò tutta questa potenza e la
gloria di questi regni, perché è stata
messa nelle mie mani e io la do a chi
voglio»[7]. Quando il demonio
mostrò a Gesù tutte le nazioni della
terra, non gli offriva lusso e
possedimenti ma piuttosto la
sottomissione degli uomini alla sua
volontà attraverso un controllo
mondano. Il diavolo distorce la
promessa del Padre al Figlio
contenuta nel Salmo 2: «Chiedi a me,
ti darò in possesso le genti»[8]; la
rende mondana: gli propone una
redenzione senza sofferenze. Però
«Gesù ha ben chiaro che non è il
potere mondano che salva il mondo,
ma il potere della croce, dell’umiltà,
dell’amore»[9].

Rifiutando questa tentazione e
indicando questa stessa via a tutti i
cristiani, Gesù lascia intravedere in



che modo Egli è padrone della storia,
anche se agli occhi umani può
sembrare una cosa assurda: Dio
regna con la sua misericordia. Se il
suo regno non è di questo mondo,
neppure lo è la sua misericordia; ma
proprio per questo, perché nasce
«dall’alto»[10], può abbracciarlo e
salvarlo.

«L’uomo guarda l’apparenza, il
Signore guarda il cuore»[11]. Dio non
saprebbe che cosa farsene di una
sottomissione formale, esteriore, ma
vuota. Egli cerca ogni singolo uomo,
bussa alla porta di ciascuno[12]: «Fa’
bene attenzione a me, figlio mio, e
tieni fisso lo sguardo ai miei
consigli»[13]. Di questo tipo è il
dominio di Dio, che vince perché
riesce a disarmarci; vince, non
perché reprime i nostri desideri di
felicità, ma perché ci fa vedere che
questi desideri, senza di Lui, sono un
vicolo cieco.



«Più li chiamavo, più si
allontanavano da me», si lamenta il
Signore attraverso il profeta
Osea[14]. Però, per quanto gli uomini
non ascoltino le chiamate di Dio, noi
cristiani sappiamo che alla fine, per
quanto piccolo sia lo spiraglio che
lasciamo nella porta dell’anima, Dio
si fa strada nella nostra vita e noi ci
lasciamo conquistare dal suo amore
instancabile: la sua è «una
Misericordia in cammino, una
Misericordia che ogni giorno cerca il
modo di fare un passo avanti, un
piccolo passo, avanzando sulla terra
di nessuno, laddove regnavano
l’indifferenza e la violenza»[15]. Per
questo l’apostolato che nasce dalla
fede sprigiona serenità: «La tua vita,
il tuo lavoro, non deve essere opera
negativa, non deve essere
“antiqualcosa”. È, deve essere!,
affermazione, ottimismo, gioventù
allegria e pace»[16].

Amare con l’Amore di Dio



«Vedendo le folle ne sentì
compassione, perché erano stanche e
sfinite, come pecore senza
pastore»[17]. Lo sguardo di Dio verso
le anime non è uno sguardo
angosciato, ma compassionevole:
vuole raggiungere tutti attraverso i
suoi figli. «L’amore di Dio è stato
riversato nei nostri cuori per mezzo
dello Spirito Santo che ci è stato
dato»[18]: Egli ci fa vivere immersi
nell’Amore divino, che è il clima
vitale, l’ambiente familiare nel quale
Dio vuole introdurci, già ora sulla
terra e, dopo, per tutta l’eternità. «Il
nostro amore – dice san Josemaría –
non va confuso con il
sentimentalismo, neppure con il
mero cameratismo, e nemmeno con
il desiderio poco chiaro di aiutare gli
altri per dimostrare a noi stessi la
nostra superiorità. È saper convivere
col prossimo, venerare […]
l’immagine di Dio insita in ogni
uomo, facendo in modo che anche lui
la contempli, e così sappia dirigersi a



Cristo»[19]. Si tratta, dunque, di
permettere che Dio, che vive in me,
ami attraverso me: amare con
l’amore di Dio.

«L’Amore… ben vale un amore!»[20].
In queste parole che piacevano a san
Josemaría, si guardano l’un l’altro il
Cuore infinito di Dio e il cuore degli
uomini, piccolo ma capace di
allargarsi per intraprendere cose
grandi. L’Amore di Dio ben vale
l’amore di una vita dedicata a
riempirsi di Lui e a distribuire la sua
misericordia a piene mani. Questa è
una chiamata per magnanimi, un
invito ad accingersi a un volo alto,
che assai spesso si cela nella vicenda
prosaica della vita di tutti i giorni.
«Avere un cuore misericordioso non
significa avere un cuore debole. Chi
vuole essere misericordioso ha
bisogno di un cuore forte, saldo,
chiuso al tentatore, ma aperto a Dio.
Un cuore che si lasci compenetrare
dallo Spirito e portare sulle strade



dell’amore che conducono ai fratelli
e alle sorelle. In fondo, un cuore
povero, che conosce cioè le proprie
povertà e si spende per l’altro»[21].

Togliersi i sandali

Un cuore povero non è un povero
cuore. Chi «conosce la propria
povertà» è capace di riempirsi della
ricchezza dell’amore di Dio. «Il Dio
che condivide le nostre amarezze, il
Dio che si è fatto uomo per portare la
nostra croce, vuole trasformare il
nostro cuore di pietra e chiamarci a
condividere anche la sofferenza degli
altri, vuole darci un “cuore di
carne” […] che senta compassione e
ci porti all’amore che cura e
soccorre»[22]. Ci metteremo allora
accanto a ognuno, non soltanto come
chi ha molto da insegnare, ma anche
come chi ha molto da imparare.
Quanto più capaci siamo di ricevere
dagli altri, più lucentezza acquisterà
tutto ciò che Dio ha messo nella



nostra anima. È il cuore che parla
veramente al cuore – cor ad cor
loquitur –, come acutamente intuì il
Beato John Henry Newman[23]: chi si
toglie «i sandali davanti alla terra
sacra dell’altro»[24], chi si lascia
sorprendere da lui, può allora
aiutarlo veramente. «Se vedete un
amico o un’amica che ha fatto uno
scivolone nella vita ed è caduto, vai e
offri la tua mano; ma offrila con
dignità: mettiti accanto a lui, accanto
a lei, ascolta […]. Lascialo parlare,
lascia che ti racconti, e allora, a poco
a poco, ti allungherà la mano, e tu lo
aiuterai nel nome di Gesù Cristo. Ma
se vai di colpo, e cominci a fargli la
predica, e dai e dai, alla fine,
poveretto, lo lasci peggio di come
stava»[25].

Oggi un cristiano incontra persone
nelle situazioni più diverse. Se si
avvicina all’altro con il cuore
veramente aperto, potrà lasciare
nella sua anima un po’ di quella



«pace di Dio che sorpassa ogni
intelligenza»[26]; e, ognuno a suo
modo, gli lascerà anche un’impronta
nell’anima. Alcune volte si tratterà di
cristiani che non hanno praticato
mai la loro fede, che l’hanno
abbandonata poco dopo la prima
Comunione; o che, forse dopo anni di
pratica religiosa e anche di fervore,
hanno ceduto alle sollecitazioni della
comodità, del relativismo, della
tiepidezza. Molte altre volte si
tratterà di persone che non hanno
mai sentito parlare di Dio in una
conversazione a tu per tu. Forse
alcuni all’inizio si mostreranno
reticenti, perché credono di doversi
difendere da chi si intromette nella
loro libertà. La nostra serenità di figli
di Dio sarà allora, come sempre,
l’arma migliore: «Rallegratevi nel
Signore, sempre; ve lo ripeto ancora,
rallegratevi. La vostra affabilità sia
nota a tutti gli uomini. Il Signore è
vicino»[27]. La misericordia di Dio ci
indurrà ad accogliere tutti, come



Gesù[28]; e, sempre come Gesù, a
lasciarci accogliere da tutti[29], a
stare con le persone; a condividere le
loro perplessità, senza sottovalutare i
problemi; a impegnarci nell’aprire
per loro nuovi orizzonti, partendo
dalla situazione in cui si trovano; a
essere esigenti nei loro confronti con
decisione ma con delicatezza, sempre
stendendo loro la mano.

«La Chiesa, unita a Cristo, nasce da
un Cuore ferito. Quel Cuore, aperto
sulla croce, ci trasmette la vita»[30].
Ogni autentico apostolato è sempre
anche apostolato della Confessione:
aiutare gli altri a rendersi conto della
traboccante misericordia di Dio, che
ci aspetta come il padre del figlio
prodigo, desideroso di stringerci
nell’abbraccio paterno che ci purifica
e ci permette di guardare in faccia a
Lui e agli altri. «Se ti allontani da Lui,
quale ne sia il motivo, reagisci con
l’umiltà di chi vuole cominciare e
ricominciare; di chi vuol fare da



figlio prodigo tutti i giorni e anche
molte volte nel corso delle
ventiquattro ore; di chi vuole
risanare il suo cuore contrito nella
Confessione, vero miracolo dell’Amor
di Dio. In questo sacramento
meraviglioso, il Signore ripulisce la
tua anima e ti inonda di gioia e di
forza perché non venga meno nella
lotta e ritorni instancabilmente a Dio
anche quando tutto ti sembra oscuro.
Inoltre, la Madre di Dio, che è anche
Madre nostra, ti protegge con la sua
materna sollecitudine, e ti guida nel
tuo progredire»[31].

Può sembrare superfluo dirlo, ma
sappiamo che non lo è: i prediletti
della misericordia di Dio sono nostri
fratelli nella fede. «Chi infatti non
ama il proprio fratello che vede, non
può amare Dio che non vede»[32]. Il
nostro primo apostolato dev’essere
fatto in casa nostra e tra coloro che
fanno parte della casa di Dio che è la
Chiesa. Il nostro zelo per le anime



non sarebbe autentico se il nostro
cuore fosse insensibile agli altri
cristiani. Dio vuole che ricevano
molto amore, per poterlo dare a loro
volta. Per questo è necessario
superare, per esempio, l’abitudine
che minaccia la convivenza con le
persone più vicine, le distanze che si
creano quando ci facciamo guidare
soltanto dalla nostra affinità naturale
o le piccole tensioni quotidiane. «Dei
primi seguaci di Cristo si diceva:
guardate come si amano! Si può dire
lo stesso di te, di me, in ogni
momento?»[33]. Molto si aspetta Dio
dall’amore fraterno dei cristiani
perché il torrente della sua
Misericordia[34] si apra la strada tra
gli uomini, in modo che, mediante la
forza dello Spirito, il mondo sappia
che il Padre ha inviato il proprio
Figlio e ci ha amati come ha amato
Lui[35].

Carlos Ayxelá



 [1] Gv 18, 36.

 [2] Mt 26, 53.

 [3] Eb 4, 12.

 [4] Papa Francesco, Omelia nella
Santa Messa del Crisma, 24-III-2016.

 [5] Gv 16, 33.

[6] Is 55, 8.

[7] Lc 4, 6.

[8] Sal 2, 8.

[9] Benedetto XVI, Udienza, 13-
II-2013.

 [10] Lc 1, 78.

 [11] 1 Sam 16, 7.

 [12] Cfr. Ap 3, 20.

 [13] Pro 23, 26.



 [14] Os 11, 2.

 [15] Papa Francesco, Omelia nella
Santa Messa del Crisma, 24-III-2016.

 [16] San Josemaría, Forgia, n. 103.

 [17] Mt 9, 36.

 [18] Rm 5, 5.

 [19] San Josemaría, Amici di Dio, n.
230.

 [20] San Josemaría, Cammino, n. 171.

 [21] Papa Francesco, Messaggio per
la Quaresima 2015, 4-X-2014.

 [22] Card. Joseph Ratzinger,
Presentazione della Via Crucis, 25-
III-2005.

 [23] Si tratta del motto che il Beato
scelse quando fu creato Cardinale.



 [24] Papa Francesco, Es. Ap. 
Evangelii Gaudium, 24-XI-2013, n.
169.

 [25] Papa Francesco, Discorso, 16-
II-2016.

 [26] Fil 4, 7.

 [27] Fil 4, 4-5.

 [28] Cfr. Mt 9, 10-11; Gv 4, 7 ss.

 [29] Cfr. Lc 7, 36; 19, 6-7.

 [30] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 169.

 [31] San Josemaría, Amici di Dio, n.
214.

 [32] 1 Gv 4, 20.

 [33] San Josemaría, Solco, n. 921.

 [34] Papa Francesco, Omelia nella
Santa Messa del Crisma, 24-III-2016.

 [35] Cfr. Gv 17, 23.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-cuore-aperto-
di-dio-misericordia-e-apostolato/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-cuore-aperto-di-dio-misericordia-e-apostolato/
https://opusdei.org/it-it/article/il-cuore-aperto-di-dio-misericordia-e-apostolato/
https://opusdei.org/it-it/article/il-cuore-aperto-di-dio-misericordia-e-apostolato/

	​La tenerezza di Dio (III): Il cuore aperto di Dio: Misericordia e apostolato

