
opusdei.org

Il compito della
nuova
evangelizzazione

Oggi il mondo ha bisogno che i
cristiani diventino più audaci,
più coerenti, più zelanti. La
nuova evangelizzazione
riguarda tutti.

14/04/2014

Con l’Anno della fede Benedetto XVI
ha voluto «introdurre l’intera
compagine ecclesiale a un tempo di
particolare riflessione e riscoperta
della fede» [1]. Si tratta di un invito a



considerare che cosa significa
credere, che cosa significa essere
cristiano, per diventare più
consapevoli della grandezza del dono
della fede, così da poter realizzare
una nuova evangelizzazione. Una
nuova evangelizzazione a suo tempo
promossa anche dal venerabile Paolo
VI e da san Giovanni Paolo II, e che
risponde a una necessità oggettiva,
perché in molti paesi di cultura
tradizionalmente cristiana «interi
gruppi di battezzati hanno perduto il
senso vivo della fede o addirittura
non si riconoscono più come membri
della Chiesa, conducendo
un’esistenza lontana da Cristo e dal
suo Vangelo» [2].

San Giovanni Paolo II sottolineava
che questa situazione costituisce una
nuova sfida per la Chiesa. Infatti
«non pare giusto equiparare la
situazione di un popolo che non ha
mai conosciuto Gesù Cristo con
quella di un altro che l’ha conosciuto,



accettato e poi rifiutato, pur
continuando a vivere in una cultura
che ha assorbito in gran parte i
principi e i valori evangelici» [3]. In
un contesto del genere, bisogna farsi
promotori di una “nuova
evangelizzazione” o
“rievangelizzazione” [4]. La
creazione del Pontificio Consiglio per
la promozione della nuova
evangelizzazione, o lo svolgimento
del Sinodo dei Vescovi sulla Nuova
Evangelizzazione della fede cristiana
sono chiari segni di un impegno a
portare il Vangelo in alcune società
oggi, in molti aspetti, caratterizzate
dal secolarismo e dal relativismo.

Una responsabilità di tutti

Dopo la risurrezione, Gesù inviò i
suoi discepoli, rendendoli partecipi
della propria missione: Come tu mi
hai mandato nel mondo, anch’io li
ho mandati nel mondo [5]. Con la
forza dello Spirito gli apostoli e i



primi cristiani adempirono a questo
mandato: in pochi anni riuscirono a
estendere il messaggio evangelico in
tutto il mondo conosciuto. Erano
pochi, erano privi di mezzi umani, non
annoveravano tra le loro file – almeno
all’inizio – grandi pensatori o persone
di un certo rilievo pubblico. Si
muovevano in un clima sociale di
indifferentismo, di mancanza di
valori, simile in molti aspetti a quello
che oggi ci tocca affrontare. [...] Quei
primi, con il loro comportamento,
seppero far brillare davanti ai loro
concittadini questo chiarore salvifico
e divennero messaggeri di Cristo, con
semplicità, con naturalezza, senza
ostentazioni, con grande coerenza tra
la loro fede e le opere [6].

La nuova evangelizzazione riguarda
tutti: anche a noi Cristo chiede di
predicare il Vangelo ad ogni
creatura[7]. Ogni cristiano, in virtù
del battesimo, ha la responsabilità di
essere testimone del Dio vivo, perché



noi non possiamo tacere quello che
abbiamo visto e ascoltato [8]. Ogni
cristiano è un altro Cristo, in quanto
identificato con Lui dalla grazia e
dalla personale corrispondenza, ed è
chiamato a «sconvolgere mediante la
forza del Vangelo i criteri di giudizio,
i valori determinanti, i punti di
interesse, le linee di pensiero, le fonti
ispiratrici e i modelli di vita
dell’umanità» [9].

Tutti abbiamo il dovere e il diritto di
evangelizzare, ognuno secondo il
proprio ruolo nella Chiesa. Che
grande lavoro ci aspetta! Con umiltà,
con un personale anelito di santità,
dobbiamo arrivare alle persone prima
di tutto con il nostro esempio.
Sappiamo bene che lo sforzo per
comportarci come cristiani veri,
malgrado le nostre miserie personali,
è parte della luce che il Signore vuole
accendere nel mondo. Non dobbiamo
aver paura di scontrarci con le
situazioni incompatibili con la fede



cattolica, neppure quando questo
comportamento può arrecarci
pregiudizi materiali o sociali [10].

Inoltre, anche se in certi aspetti
sembra che ci troviamo in una
situazione simile a quella dei nostri
primi fratelli nella fede, non
possiamo dimenticare che, a
paragone con loro, «in questo campo
il nostro tempo offre nuove occasioni
alla Chiesa: il crollo di ideologie e di
sistemi politici oppressivi; l’apertura
delle frontiere e il formarsi di un
mondo più unito grazie
all’incremento delle comunicazioni;
l’affermarsi tra i popoli di quei valori
evangelici, che Gesù ha incarnato
nella sua vita (pace, giustizia,
fraternità, dedizione ai più piccoli);
un tipo di sviluppo economico e
tecnico senz’anima, che pur sollecita
a ricercare la verità su Dio,
sull’uomo, sul significato della vita» 
[11]. Di fronte a noi si apre un
panorama immenso, perché molti



sono alla ricerca del significato della
loro vita, un significato che soltanto
può essere conseguenza dell’incontro
con Cristo. Ed è la nostra vita
ordinaria, quella di tutti i giorni, a
poter annunciare loro integralmente
il Vangelo, e con ciò avranno la
possibilità di scoprire la forza di
Cristo, il quale per opera di Dio è
diventato per noi sapienza,
giustizia, santificazione e
redenzione [12]. Poi noi dovremo
aiutare coloro che scoprono o
riscoprono Cristo a perseverare nella
loro decisione di seguirlo, dando a
ognuno di loro l’opportuna
formazione umana, intellettuale e
spirituale.

Con le armi della preghiera, della
carità e della gioia interiore

In più di un’occasione san Paolo
esorta i cristiani a rivestirsi
dell’armatura di Dio. L’Apostolo
esemplifica questo “rivestimento”



interiore dei figli di Dio, quando
insegna: Pregate incessantemente
con ogni sorta di preghiere e di
suppliche nello Spirito [13] e
raccomanda di “armarsi” con la
cintura della verità e la corazza della
giustizia, e di brandire lo scudo della
fede e la spada dello Spirito [14]. Chi
nasce nuovamente grazie al
battesimo deve comportarsi con
sentimenti di misericordia, di umiltà,
di carità [15]. Tali disposizioni e
comportamenti hanno permesso ai
primi cristiani di trasformare il
mondo. All’inizio di questo terzo
millennio, usando le stesse armi – la
preghiera e la carità – dobbiamo
portare avanti la nuova
evangelizzazione.

Prima di tutto, con la preghiera. 
Perseverate nella preghiera[16]. 
Tutto quello che chiederete con
fede nella preghiera, lo otterrete
[17]. Se non cercassimo la fortezza e
l’efficacia nell’intimità con Cristo nel



Pane e nella Parola [18], dove
potremmo trovarle? Nostro Padre
non si stancava di ripetere che
l’arma dell’Opus Dei è la preghiera e
questo insegnamento che abbiamo
imparato a praticare, anche
trasformando il lavoro in preghiera,
dobbiamo diffonderlo con passione e
dono delle lingue in tutti gli
ambienti. La preghiera è il
fondamento e il punto di partenza di
ogni apostolato.

Cattolico senza orazione?... È
come un soldato senza armi [19].
Una nuova evangelizzazione senza
l’appoggio fermo e continuo
nell’orazione? Utopia! L’orazione è
l’arma più potente del cristiano.
L’orazione ci rende efficaci.
L’orazione ci rende felici.
L’orazione ci dà la forza
necessaria per compiere i comandi
di Dio [20]. L’apostolato, quale che
sia, è il traboccare della vita
interiore ; di conseguenza, se



vogliamo aiutare gli altri, se
desideriamo veramente spingerli a
scoprire il senso autentico del loro
destino sulla terra, è necessario
porre come fondamento la
preghiera [21].

Insieme alla preghiera, possiamo
contare sull’arma della carità, che è
il sale dell’apostolato dei
cristiani[22]. Da questo tutti
sapranno che siete miei discepoli,
se avrete amore gli uni per gli altri
[23]. I primi cristiani provocavano
meraviglia nei loro concittadini,
attirandoli a Cristo e alla Chiesa, con
la finezza delle loro qualità. La
Chiesa è stata inviata per
manifestare l’amore di Dio e deve
compiere ogni sua attività – e anche
ogni azione apostolica personale o
collettiva dei cristiani e, più
precisamente, la nuova
evangelizzazione – sotto il segno
della carità, con la forza dell’amore.
«Egli, oggi come allora, ci invita per



le strade del mondo per proclamare
il suo Vangelo a tutti i popoli della
terra (cfr. Mt 28, 19). Con il suo
amore, Gesù Cristo attira a sé gli
uomini di ogni generazione» [24].

Con la carità si trasmette anche la
gioia, che è un altro segno di vita
cristiana autentica: Questo vi ho
detto perché la mia gioia sia in voi
e la vostra gioia sia piena [25].
Infatti, dove è il Signore si gode la
pace e la gioia, anche quando
l’anima è in carne viva e
circondata da tenebre [26].
L’apostolato cristiano può essere
chiamato un apostolato dell’essere
felice e del rendere felici gli altri . Già
nelle prime comunità cristiane, che
godevano della simpatia di tutto il
popolo, regnava quella letizia e
semplicità di cuore [27] che
conquista sempre. E, con la grazia di
Dio, molti s’incorporavano alla
Chiesa.



Nell’enciclica Evangelii nuntiandi
Paolo VI parlava della gioia di
evangelizzare e Benedetto XVI scrive
intorno a «una nuova
evangelizzazione per riscoprire la
gioia di credere e ritrovare
l’entusiasmo nel comunicare la
fede»; «la fede, infatti, cresce quando
è vissuta come esperienza di un
amore ricevuto e quando viene
comunicata come esperienza di
grazia e di gioia. Essa rende fecondi,
perché allarga il cuore nella
speranza e consente di offrire una
testimonianza capace di generare:
apre, infatti, il cuore e la mente di
quanti ascoltano ad accogliere
l’invito del Signore ad aderire alla
sua Parola per diventare suoi
discepoli» [28].

In tutti gli ambienti

Questa nuova evangelizzazione
dev’essere portata avanti con
l’esempio di carità e di gioia da



cristiani ben formati, capaci di
proiettare la luce di Cristo e il senso
dell’uomo. Cristo, morendo sulla
Croce, attrae a Sé l'intera
creazione; e, nel suo nome, i
cristiani, lavorando in mezzo al
mondo, devono riconciliare tutte
le cose con Dio, situando Cristo
sulla vetta di tutte le attività
umane [29]. Il cristiano non è
chiamato a una doppia vita: da una
parte, la vita interiore, la vita di
relazione con Dio; dall’altra, come
una cosa diversa e separata, la
vita famigliare, professionale e
sociale, fatta tutta di piccole
realtà terrene [...]; vi è una sola
vita, fatta di carne e di spirito, ed
è questa che deve essere –
nell’anima e nel corpo – santa e
piena di Dio: questo Dio invisibile,
lo troviamo nelle cose più visibili e
materiali [30].

Riuscire a illuminare tutti gli
ambienti con la luce di Cristo è il



grande compito che abbiamo
davanti. In tal modo tutte le
circostanze nelle quali si svolge la
nostra vita quotidiana acquisterà
nuova forza e nuovo significato
grazie all’incontro con il Signore.
Non si tratta di fare alcunché di
speciale, perché l’apostolato non è
qualcosa di diverso dal compito di
ogni giorno: si confonde col lavoro
quotidiano, quando esso è
trasformato in occasione di
incontro personale con Cristo [31].
Come? Con naturalezza e con
semplicità, vivendo come vivete in
mezzo al mondo, dediti al vostro
lavoro professionale e alla cura
della vostra famiglia,
partecipando alle nobili
preoccupazioni degli uomini,
rispettando la legittima libertà di
ciascuno. Da oltre trent’anni Dio
ha messo nel mio cuore la
preoccupazione di far
comprendere a persone di ogni
stato, condizione e mestiere



questa dottrina: la vita comune di
ogni giorno può essere santa e
piena di Dio e il Signore ci chiama
a santificare il nostro compito
quotidiano, perché proprio in ciò
consiste la perfezione del cristiano
[32]. È evidente, nello stesso tempo,
che vi sono alcuni ambiti nei quali è
particolarmente importante far
sentire la voce di Dio: la ricerca e
l’insegnamento, la moralità pubblica,
l’istituto coniugale e familiare, le
nuove tecnologie, ecc.

Se ci impegniamo, contribuiremo a
promuovere una nuova cultura, una
nuova legislazione, una nuova moda,
che siano coerenti con la dignità
dell’uomo. Oggi il mondo ha bisogno
che noi cristiani diventiamo più
audaci, più coerenti, più zelanti.
Attraverso la nostra amicizia sincera
e leale aiuteremo molte persone a
prendere coscienza della loro
condizione di figli di Dio, chiamati a
identificarsi con Cristo. Li aiuteremo



a scoprire il traguardo della santità
personale, in modo che possano
contribuire personalmente con la
loro vita stessa allo sviluppo della
missione della Chiesa, perché 
conoscere Gesù [...] significa
renderci conto che la nostra vita
non può avere altro senso che
quello di darci al servizio degli
altri [33]. In questo Anno della fede,
Santa Maria, Madre di Dio e Madre
nostra, ci concederà le grazie delle
quali abbiamo bisogno per vivere
colmi di spirito apostolico e
mobilitare molte persone al servizio
della nuova evangelizzazione.

J. Yániz

[1] Benedetto XVI, Lett. apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 4.

[2] San Giovanni Paolo II, Discorso
all’assemblea del CELAM, 9-III-1983.



[3] San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Redemptoris missio, 7-XII-1990, n. 37.

[4] Cfr. San Giovanni Paolo II, Lett.
enc. Redemptoris missio, 7-XII-1990,
n. 30.

[5]Gv 17, 18.

[6] Mons. Javier Echevarría, Lettera
pastorale in occasione dell’Anno della
fede, 29-IX-2012, n. 11, in «Romana.
Bollettino della Prelatura della Santa
Croce e Opus Dei» 55 (2012/2). pp.
322-323.

[7]Mc 16, 15.

[8]At 4, 20.

[9] Venerabile Paolo VI, Esort. apost. 
Evangelii nuntiandi, 8-XII-1975, n. 19.

[10] Mons. Javier Echevarría, Lettera
pastorale in occasione dell’Anno della
fede, 29-IX-2012, n. 9, in «Romana.
Bollettino della Prelatura della Santa



Croce e Opus Dei» 55 (2012/2). pp.
320-321.

[11] San Giovanni Paolo II, Lett. enc. 
Redemptoris missio, 7-XII-1990, n. 3.

[12]1 Cor 1, 30.

[13]Ef 6, 18.

[14] Cfr. Ef 6, 14-17.

[15] Cfr. Col 3, 12-14.

[16]Col 4, 2.

[17]Mt 21, 22.

[18] San Josemaría Escrivá, È Gesù
che passa, n. 118.

[19] San Josemaría Escrivá, Solco, n.
453.

[20] San Josemaría Escrivá, Forgia, n.
439.

[21] San Josemaría Escrivá, Amici di
Dio, n. 239.



[22]Ibidem, n. 234.

[23]Gv 13, 35.

[24] Benedetto XVI, Lett. Apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 7.

[25]Gv 15, 11.

[26] San Josemaría Escrivá, È Gesù
che passa, n. 77.

[27] Cfr. At 2, 46.

[28] Benedetto XVI, Lett. Apost. Porta
fidei, 11-X-2011, n. 7.

[29] San Josemaría Escrivá, Colloqui,
n. 59.

[30] San Josemaría Escrivá, Colloqui,
n. 114.

[31] San Josemaría Escrivá, Amici di
Dio, n. 264.

[1] San Josemaría Escrivá, È Gesù che
passa, n. 148.



[1]Ibidem, n. 145.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-compito-della-
nuova-evangelizzazione/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-compito-della-nuova-evangelizzazione/
https://opusdei.org/it-it/article/il-compito-della-nuova-evangelizzazione/
https://opusdei.org/it-it/article/il-compito-della-nuova-evangelizzazione/

	Il compito della nuova evangelizzazione

