
opusdei.org

Il colpevole?
Ovviamente l’Opus
Dei

Riportiamo di seguito il settimo
capitolo del libro "Processo al
Codice da Vinci" di Andrea
Tornielli pubblicato con "Il
Giornale" e per la casa editrice
Gribaudi. Un quadro sintetico e
preciso della realtà sulla
Prelatura Personale dell'Opus
Dei, il suo ruolo nella Chiesa e
nel mondo.

16/05/2006



Ci sembra di aver ampiamente
dimostrato, nei capitoli precedenti,
quanto poco affidabile sia il romanzo
di Dan Brown. Ogni pagina, ogni
informazione, ogni tesi che viene
presentata come acquisita, si fonda
in realtà su leggende contenute in
altrettanti libri pubblicati negli anni
scorsi. Vangeli gnostici dai testi
lacunosi ai quali si concede
ciecamente attendibilità screditando
i testi canonici; un mito costruito a
tavolino da un ristoratore in cerca di
avventori e un giornalista-
romanziere con la passione
dell’allevamento dei maiali; le
elucubrazioni di un ex combattente
contro il complotto «pluto-giudaico-
massonico» che si «inventa» di
discendere dai Merovingi e fa
fabbricare all’uopo le «antiche»
pergamene che lo confermino; un
Priorato così segreto e antico da
essere stato istituito nel 1956 con
regolare richiesta alla prefettura;
rocambolesche arrampicate sugli



specchi per scovare nei quadri di
Leonardo simbologie nascoste,
peraltro rintracciabili, con un po’ di
esercizio, praticamente in ogni
raffigurazione, dai graffiti della Val
Camonica ai quadri di Salvador Dalí.

Le «fonti» stesse di Dan Brown, i suoi
stessi «ispiratori», sono stati costretti
dalla grossolanità delle loro
affermazioni a fare ammenda
pubblica, smentendo le loro teorie:
documenti falsi, storie inesistenti,
persino il Priorato di Sion ormai
esiste soltanto a livello «metafisico».
Eppure tutto questo coacervo di
bufale e di leggende è stato
reimpastato, riabilitato e fornito su
un piatto d’argento a milioni di
lettori, molti dei quali portati a
credere che le dotte disquisizioni
propinate dal professor Langdon e
dal professor Teabing alla povera
Sophie Neveu, discendente della
Maddalena, siano vere e che la



Chiesa abbia realmente ingannato
per duemila anni i suoi fedeli.

C’è un ultimo aspetto del romanzo
che non abbiamo ancora affrontato e
che faremo brevemente nelle pagine
che seguono, quello del ruolo
dell’Opus Dei. Va dato atto alla
prelatura fondata da San Josemaría
Escrivá di aver saputo sfruttare nella
maniera più intelligente l’attacco del 
Codice da Vinci e la sua fortuna
mediatica, trasformando i calunniosi
contenuti del romanzo di Dan Brown
in un’occasione per far conoscere la
verità sull’Opera, i suoi fini, le sue
attività. Lungi dall’aderire a
campagne di boicottaggio o dal
promuovere battaglie legali che
avrebbero finito col fare soltanto
pubblicità gratuita al romanzo, i
responsabili della prelatura hanno
accettato la sfida, rispondendo con la
trasparenza alle calunnie.



Per comprendere il livello di serietà
delle affermazioni di Dan Brown,
soffermiamoci un istante su quanto
viene detto nel Codice da Vinci circa
l’Inquisizione e le streghe mandate
sul rogo. Leggiamo: «La categoria
delle cosiddette “streghe” – definite
così dalla Chiesa – comprendeva
tutte le donne istruite, le
sacerdotesse, le zingare, le amanti
della natura, le erboriste… In
trecento anni di caccia alle streghe,
la Chiesa aveva bruciato sul rogo la
sorprendente cifra di cinque milioni
di donne». Cinque milioni è una cifra
considerevole, un genocidio di
proporzioni vastissime, un Olocausto
delle streghe. Sono andate davvero
così le cose? Il lettore che ci ha
seguito fin qui conosce già la risposta
in anticipo. Assolutamente no. Sono
stati recentemente pubblicati dalla
Biblioteca Apostolica Vaticana gli atti
di un convegno internazionale
sull’Inquisizione che si è tenuto a
Roma alcuni anni prima



(L’Inquisizione. Atti del Simposio
Internazionale, Città del Vaticano
2004). I massimi studiosi
dell’argomento si sono confrontati e
si sono scambiati informazioni,
basate su documenti inoppugnabili
(non su pergamene false scoperte in
colonne cave che cave non sono).
Nella presentazione degli atti del
simposio, il professor Agostino
Borromeo, docente di storia
all’Università La Sapienza di Roma,
scrive che «oggi è possibile fare la
storia dell’Inquisizione prescindendo
dai luoghi comuni perpetrati fino
all’Ottocento». Lo studioso ha
precisato che in merito alla caccia
alle streghe, i tribunali
dell’Inquisizione delle varie nazioni
si sono comportati in questo modo:
l’Inquisizione spagnola ha
condannato a morte 59 streghe,
quella portoghese 4, quella romana
36. «Se si sommano questi dati»,
spiega Borromeo, «non arriviamo
neanche a un centinaio di casi,



contro i 50.000 di persone
condannate al rogo, in prevalenza
dai tribunali civili, su un totale di
100.000 processi (civili ed
ecclesiastici) celebrati in tutta Europa
nell’età moderna».

Certo, quella dei roghi non è di sicuro
stata una bella pagina della storia
della cristianità, né si può dire che
coloro i quali hanno fatto bruciare le
«streghe» si siano comportati
secondo il vangelo. Ci permettiamo
soltanto di notare che la matematica
non è un’opinione e dunque che
meno di cento casi non possono
essere presentati come cinque
milioni. L’affermazione di Dan
Brown è dunque palesemente e
assolutamente falsa. I dati sono
incontrovertibili. Ma non c’è da
stupirsi che chi propaga le amenità
sul «sangreal» della Maddalena possa
inventarsi milioni di streghe fatte
bruciare dalla Chiesa cattolica.



Questo esempio, tra i tanti che si
potevano citare nel Codice da Vinci,
l’abbiamo evidenziato soltanto per
mostrare quel «pizzico» di
pregiudizio negativo nei confronti
della Chiesa che aleggia nelle pagine
di Dan Brown. Un’ottima chiave di
lettura per comprendere quale
credito debbano avere le sue
calunniose teorie sull’Opus Dei.

Il feroce sicario del Codice da Vinci è
il «monaco» albino Silas, che
risponde agli ordini del vescovo
Manuel Aringarosa, capo dell’Opus
Dei, e commette su sua commissione
terribili omicidi.

Chiediamoci innanzitutto che cosa
sia questa organizzazione. Si tratta di
una «prelatura personale» della
Chiesa cattolica, figura giuridica
istituita nel nuovo Codice di diritto
canonico, che è stata fondata a
Madrid il 2 ottobre 1928 dal
sacerdote spagnolo Josemaría



Escrivá de Balaguer, proclamato
beato da Giovanni Paolo II nel 1992 e
quindi santo dallo stesso Pontefice
nell’ottobre di dieci anni dopo. Quel
«personale» che segue il termine
prelatura, non sta a significare che si
tratta di un’organizzazione privata
agli ordini del Papa, ma serve a
indicare il tipo di vincolo dei suoi
membri con l’istituzione. A
differenza della prelatura
territoriale, la prelatura personale
non fa riferimento a una certa
porzione di territorio: i fedeli
dell’Opus Dei, presenti in tutto il
mondo, obbediscono all’autorità dei
singoli vescovi diocesani ma fanno
riferimento, per la loro formazione
spirituale e per i compiti specifici
legati alle attività dell’Opus Dei, al
prelato che la guida.

Fanno parte dell’Opus Dei circa
85.000 persone dei cinque continenti.
Il carisma particolare dell’Opera è
quello di contribuire alla missione



evangelizzatrice della Chiesa,
«promuovendo tra i fedeli cristiani di
ogni condizione uno stile di vita
pienamente coerente con la fede
nelle circostanze quotidiane,
specialmente attraverso la
santificazione del lavoro». Il lavoro
ben svolto, la vita quotidiana nei suoi
aspetti apparentemente più umili,
diventa così un’occasione di
santificazione. Chi ha avuto modo di
venire in contatto con le realtà
dell’Opera sa bene che non si tratta
affatto di un’associazione «segreta» e
può testimoniare di aver incontrato
tanta gente comune, cristiani come
tutti, che cercano di vivere la loro
fede e di dare la loro testimonianza
nella vita di ogni giorno, in ufficio o a
scuola come in famiglia.

«Per raggiungere questo fine», il fine
della santificazione – si legge nel sito
Internet dell’Opus Dei in Italia – «la
prelatura fornisce i mezzi di
formazione spirituale e la cura



pastorale anzitutto ai propri fedeli,
ma anche a molte altre persone. Tale
cura pastorale esorta a mettere in
pratica gli insegnamenti del Vangelo,
mediante l’esercizio delle virtù
cristiane e la santificazione del
lavoro. Santificare il lavoro vuol dire,
per i fedeli della prelatura, lavorare
secondo lo spirito di Cristo: svolgere
perfettamente i propri doveri per
dare gloria a Dio e per servire gli
altri, dando in tal modo il proprio
contributo alla santificazione del
mondo e rendendo presente lo
spirito del Vangelo in ogni attività e
realtà temporale. I fedeli della
prelatura svolgono il proprio lavoro
di evangelizzazione nei diversi
ambiti della società in cui operano.
Di conseguenza, il loro impegno non
si limita a un campo specifico, come
per esempio l’educazione,
l’assistenza degli ammalati o l’aiuto
ai disabili. La missione della
prelatura è quella di ricordare a tutti
i cristiani che, qualunque sia



l’attività alla quale si dedicano, essi
devono cooperare a trovare delle
soluzioni cristiane ai problemi della
società e dare costante testimonianza
della propria fede».

«Lo spirito dell’Opus Dei», si legge
ancora nel sito, «mira a coltivare la
preghiera e la penitenza, per
sostenere l’impegno di santificare le
realtà quotidiane. Perciò i fedeli della
prelatura introducono nella propria
vita alcune pratiche costanti:
l’orazione mentale, la partecipazione
quotidiana alla Santa Messa, la
confessione, la lettura e la
meditazione del Vangelo, ecc. La
devozione per la Madonna occupa un
posto di rilievo nei loro cuori.
Inoltre, per imitare Gesù, compiono
anche sacrifici, soprattutto quelli che
consentono il fedele adempimento
del dovere e rendono la vita più
gradevole agli altri, ma anche la
rinuncia a piccole soddisfazioni, il
digiuno, l’elemosina, eccetera».



Tra le penitenze a cui talvolta si
sottopongono volontariamente
alcuni dei membri dell’Opera ci sono
anche mortificazioni corporali che
appartengono alla storia e alla
tradizione bimillenaria della Chiesa.
Soltanto un numero più ristretto di
aderenti all’Opera, vale a dire i
«numerari», che vivono il celibato e
abitano nei centri della prelatura, e
gli «aggregati», che vivono con le loro
famiglie di origine, praticano queste
mortificazioni, mentre gli altri
membri (di gran lunga la
maggioranza, vale a dire i
«soprannumerari», che sono invece
sposati) sono invitati a sottoporsi a
mortificazioni piccole ma frequenti
come per esempio rinunciare allo
zucchero nel caffè o al burro sul
pane. Piccoli sacrifici simili a quelli
che un tempo venivano indicati come
«fioretti».

Per quanto riguarda le mortificazioni
corporali più significative, basterà



ricordare che un Papa modernissimo
e innovatore, qual era Paolo VI,
portava in talune occasioni il cilicio,
come ha rivelato dopo la sua morte il
segretario, monsignor Pasquale
Macchi. Val la pena di precisare
anche che questa sofferenza non è
fine a se stessa, non è di per sé
neanche qualcosa di punitivo per
l’uomo che la pratica ma trova il suo
significato nell’amore di Gesù per
l’umanità: Cristo ha liberamente
accettato di soffrire e di morire per
redimere il mondo e i cristiani sono
chiamati a imitare questo suo grande
amore. Si legge infatti nel Catechismo
della Chiesa cattolica: «Il cammino
della perfezione passa attraverso la
croce. Non c’è santità senza rinuncia
e senza combattimento spirituale (2
Timoteo, 4). Il progresso spirituale
comporta l’ascesi e la mortificazione,
che gradatamente conducono a
vivere nella pace e nella gioia delle
beatitudini».



Ben diversa è l’immagine che
scaturisce, invece, dal romanzo di
Dan Brown, dove viene
rappresentato il fantomatico
«monaco» (non si capisce «monaco»
a che titolo, dato che anche i
«numerari» dell’Opus Dei vivono la
loro professione normalmente, non
sono monaci né preti, non vestono
un abito particolare), che prima
compie con spietata precisione i suoi
omicidi su commissione, poi si ritira
nella sua cella per fare penitenza a
suon di frustate.

Si legge nel Codice da Vinci: «Dopo
aver compiuto quattro omicidi il
monaco Silas pensa: “Devo purgare
la mia anima dei peccati di
quest’oggi”. I peccati da lui commessi
avevano uno scopo santo. Le azioni
di guerra contro i nemici di Dio si
effettuavano da secoli. Il perdono era
assicurato. Eppure, come Silas
sapeva, l’assoluzione richiedeva un
sacrificio». Il «monaco» albino ci



appare come uno psicopatico. E qui il
discorso potrebbe anche finire,
perché uno psicopatico è uno
psicopatico, sia che sia cristiano o
musulmano, sia che appartenga a
una confraternita, sia che frequenti
una loggia massonica, sia che segua i
dettami del vangelo che quelli
coranici. Dan Brown è costretto ad
affidare a un pazzo l’esecuzione dei
delitti, perché si rende perfettamente
conto dell’assurdità della sua teoria.
In nessun modo e in nessun caso,
infatti, per la fede cristiana il fine
può giustificare i mezzi. Niente e
nessuno può giustificare il fatto di
commettere un peccato mortale, e
l’omicidio premeditato entra
indubbiamente nella categoria.
Niente può giustificarlo. È ridicolo
poi che Silas pensi di espiare il suo
peccato, di riconciliarsi con Dio,
semplicemente a suon di qualche
frustata. Non accade così, non può
accadere così nella Chiesa, non



accade così in quella porzione di
Chiesa che si chiama Opus Dei.

Il fedele che ha commesso un peccato
mortale, infatti, non può riacquistare
la grazia battesimale se non con la
confessione sacramentale, davanti al
sacerdote. Dieci minuti davanti al
prete, in confessionale, se c’è un
autentico pentimento, valgono
immensamente di più di mille
frustate nell’isolamento della propria
camera. Ha scritto José Antonio
Ullate Fabro, nel suo Contro il Codice
da Vinci: «Non esiste alcuna pratica
di mortificazione o alcun rituale che
favorisca il perdono di Dio, ma il
povero monaco albino non lo sa e
quindi si direbbe che abbia ricevuto
una pessima catechesi della prima
comunione».

Per il cristiano cattolico, la Chiesa ha
il suo fondamento su Gesù ed è
guidata dal suo vicario in terra, il
Papa. Ma quand’anche un Papa,



improvvisamente impazzito,
chiedesse a un fedele di commettere
un omicidio nell’interesse della
Chiesa, quest’ultimo troverebbe nella
propria coscienza i criteri per
discernere e dunque capirebbe
subito che quell’atto rappresenta una
terribile offesa a Dio.

Per il resto, presentando l’Opus Dei
come una setta segreta disposta a
tutto per perpetuare il suo potere,
Dan Brown non fa altro che
riprendere vecchie leggende nere,
che spesso riemergono, come quella
rilanciata dal quotidiano brasiliano
«O Globo», secondo la quale l’Opus
Dei avrebbe determinato (con
appena due cardinali su 115)
l’elezione di Benedetto XVI.

Il giornalista americano John Allen,
vaticanista e corrispondente da
Roma del «National Catholic
Reporter» ha pubblicato da poco 
Opus Dei, un documentato volume



sull’Opera. Allen afferma che «ci
sono due Opus Dei». «Una», spiega,
«è quella del mito, un’istituzione
ricchissima, potente, con una grande
influenza sia sulle questioni
ecclesiastiche, sia su quelle civili, e
questa è l’Opus Dei riflessa nel libro
di Brown. L’altra Opus Dei, quella
reale, è un’istituzione con 85.491
membri (meno della diocesi di
Hobart, in Tasmania), con un
bilancio inferiore a quello della
diocesi di Chicago e molto meno
potente di quanto la gente creda».

Com’è spesso avvenuto nella storia
della Chiesa, ogni nuovo gruppo, ogni
nuovo carisma che nasca e si
sviluppi in fretta, viene guardato con
una certa cautela. È accaduto lo
stesso a molti ordini religiosi. Ma
anche questa fase, per un’Opera il cui
fondatore è già santo, può dirsi
definitivamente conclusa.



Come abbiamo già detto, la prelatura
fondata da San Josemaría Escrivá si è
guardata dall’iniziare una guerra
contro il Codice da Vinci, anche
perché, a ben vedere, la leggenda
nera che la riguarda è in fondo poca
cosa rispetto all’attacco, grossolano e
infondato, che nel romanzo viene
portato ai fondamenti stessi della
fede cattolica. Che cosa volete che sia
presentare il sicario omicida come
appartenente all’Opus Dei se poi si
afferma che la Chiesa stessa ha
ferocemente soppresso la «vera
dinastia» di Gesù ingannando per
duemila anni miliardi di persone?

Per far comprendere quale sia
l’atteggiamento della prelatura di
fronte al Codice da Vinci, ora
trasformato in un film, ci sembra
utile riprodurre un’intervista
concessa da Marc Carroggio,
responsabile per l’Opus Dei dei
rapporti con i media internazionali,



all’agenzia internazionale Zenit
(www.zenit.org), nel gennaio 2006.

«Che cosa non le piace del libro e ora
del film?

“So bene che la fiction segue le sue
regole e non bisogna prenderla
troppo sul serio. Però non piace
affatto, a me come a qualsiasi altro
cristiano, il fatto che il libro travisi
con leggerezza la vita di Gesù.
Inoltre, una sceneggiatura di questo
tipo criminalizza un gruppo di
persone. Dipinge la Chiesa come una
banda di delinquenti per duemila
anni disposta a tutto pur di tenere
nascosta una grande menzogna.
Anche se il prodotto è grottesco, e
talvolta anche ridicolo, dipinge il
ritratto odioso di un’istituzione, e si
sa che i ritratti odiosi generano
sentimenti di odio in coloro che
mancano di capacità critiche. Mi
sembra che non sia corretto
trasformare una religione, qualsiasi



religione, in una caricatura.
Dovremmo cercare tutti il rispetto, la
tolleranza, la comprensione. Non si
può chiedere la pace con la mano
sinistra e colpire con la destra”.

L’Opus Dei di solito non reagisce in
modo ufficiale ad avvenimenti di
questo genere. Si farà un’eccezione
per il film “Il Codice da Vinci”?

“Qualcuno forse sta aspettando una
specie di dichiarazione di guerra da
parte della Chiesa cattolica oppure
dall’Opus Dei. Forse sarebbe utile al
marketing del film: si sa, un conflitto
tra poteri e cose del genere... Le
posso assicurare, però, che l’unica
risposta che giungerà dall’Opus Dei
sarà una dichiarazione di pace.
Nessuno farà minacce, né boicotterà
il film, o cose simili. Ci sarebbe in
effetti piaciuto un gesto esplicito di
rispetto da parte del produttore,
Sony-Columbia. Da parte loro, invece,
c’è stata solo quella che potremmo



chiamare un’amabile indifferenza,
senza segnali di alcuna sensibilità
verso chi ha un credo religioso”.

Quale pensa che sarà la reazione delle
persone dell’Opus Dei?

“La reazione delle persone dell’Opus
Dei sarà la stessa di molti altri
cristiani: cercare di trasformare i
limoni in limonata, ovvero di
ottenere un po’ di bene dal male. In
effetti siamo di fronte a una grande
occasione per parlare di Gesù. Penso
che l’interesse verso la figura di Gesù
spieghi in parte la diffusione che ha
avuto il romanzo. Questo è il tipico
caso di ‘parassitismo culturale’:
rendersi famosi entrando in
polemica con personaggi famosi;
presentare la trasgressione come
arte. Se non ci fosse Gesù al centro
del romanzo, il suo interesse
svanirebbe. Penso che la risposta
migliore sia quella di rendere più
agevole la conoscenza di Gesù,



utilizzando gli strumenti più
opportuni. Ritengo che molti si
sentiranno spinti a leggere il Vangelo,
ad avvicinarsi a un buon libro sulla
vita di Gesù e forse ad affrontare i
grandi temi della fede, quelli che
rispondono alle domande più difficili
della vita dell’uomo”.

In un certo senso Dan Brown ha reso
maggiormente di moda l’Opus Dei e
ora voi avete la possibilità di farla
conoscere ancor di più. Ha notato un
aumento di interesse nei vostri
confronti?

“Certamente. Nei mesi passati,
solamente negli Stati Uniti, più di un
milione di persone si è messo in
contatto con il nostro sito web, in
gran parte proprio grazie al chiasso
prodotto dal Codice da Vinci. Il
risultato è una specie di pubblicità
indiretta per noi. Mi fa ricordare
quello che succedeva nelle antiche
Nazioni di area comunista. Se un



organo ufficiale pubblicava un
articolo contro la Chiesa, anche con
attacchi all’Opus Dei, ricevevamo, da
quel Paese, messaggi clandestini di
persone che leggevano il testo al
contrario, in negativo: erano giunte
alla conclusione che l’Opus Dei
doveva essere qualcosa di
interessante, se veniva criticato da
coloro che criticavano anche la
Chiesa cattolica. Con il Codice da
Vinci sta capitando qualcosa di
simile. Abbiamo già avuto molti
ritorni positivi con il romanzo e
speriamo di aumentarli con l’uscita
del film, se Dio vuole. Cercheremo di
impegnarci per informare di più,
mantenendo come sempre le porte
aperte e mostrando grande
disponibilità. Ci piacerebbe dare a
quanti lo desiderano la possibilità di
conoscere l’Opus Dei di prima mano.
Ciò che non hanno voluto fare né
l’autore del romanzo né il regista del
film”.



Ci sarà un’azione legale contro il film?

“Con tutta sincerità, penso di no,
anche se ce ne sarebbero motivi più
che a sufficienza; se un film
rivelasse, per esempio, che Sony-
Columbia non sono ciò che
sembrano, ma un’associazione di
stampo mafioso, una setta di
assassini, non credo proprio che i
loro avvocati si potrebbero
accontentare di una dichiarazione
del tipo: non preoccupatevi, è solo
una fiction. Sono convinto che
minaccerebbero di sporgere
denuncia. Però è anche evidente che
un’azione legale rischia di
trasformarsi in un conflitto
istituzionale: farebbe nascere il caso
Opus Dei contro Sony-Columbia. Mi
sembra poco reale. Già ho detto che
l’unica cosa che farà l’Opus Dei è una
dichiarazione di pace. Per litigare
bisogna essere in due, e in questo
caso manca il... quorum. D’altra
parte, ci sono persone dell’Opus Dei



in 60 Nazioni. Alcune di loro hanno
fatto nascere, con i loro amici, centri
di formazione professionale per
contadini, o per giovani con scarse
prospettive di lavoro, o anche
ospedali in aree depresse. Tutte
queste iniziative si sostengono grazie
all’aiuto economico di molte persone.
È evidente che il romanzo e il film
possono rendere più difficile il
reperimento dei fondi. Per questo
motivo non sarei sorpreso se alcune
di queste organizzazioni
richiedessero un indennizzo
economico”.

Sconsiglierete ai membri dell’Opus Dei
la visione di questo film o preferite che
lo vedano perché arrivino a rendersi
conto di quanto male è visto l’Opus
Dei in alcuni ambienti?

“I membri dell’Opus Dei sono adulti.
Non faremo nulla di simile. Mi
sembra però interessante sollevare
una questione: questo film non



dovrebbe essere riservato solamente
agli adulti? Una persona grande
distingue facilmente la realtà da un
prodotto di fantasia: è sufficiente un
po’ di cultura. Di fronte alla
manipolazione della storia, però, a
un giovane mancano elementi di
giudizio: non basta un cartello che
dica fiction! Così come li si protegge
da scene di sesso o di violenza, non si
dovrebbe proteggerli dalla violenza
che si esprime in modo più sottile e
per questo più insidioso? Mi sembra
ragionevole esprimere questa
preoccupazione. Oltre che pensare al
vantaggio economico, è necessario
pensare alla possibile influenza
negativa sui giovani. Insisto: non è
tempo di seminare discordia tra
persone, Nazioni, religioni, ma è
invece tempo di concordia”».

Attraverso queste valutazioni di
Marc Carroggio, siamo tornati, alla
fine di questo percorso, proprio al
problema che avevamo sollevato



all’inizio. Serve a qualcosa
indignarsi, promuovere boicottaggi,
polemizzare aspramente? Serve sì,
ma innanzitutto alla diffusione già
eccezionale del romanzo e alla
pubblicità, già imponente, del film.
La questione cruciale è sempre e
soltanto una: le leggende – perché
soltanto di questo si tratta – del 
Codice da Vinci sono state propagate
in tutto il mondo in dosi
straordinariamente massicce. Gli
effetti, lo abbiamo visto, possono
essere diversi. Preoccupa il fatto che
tante persone non abbiamo gli
strumenti per rendersi conto di
quale pastetta avariata si tratti:
vecchie leggende, storielle già sentite,
rifritte abilmente e presentate come
nuove. Preoccupa che vi siano lettori
del romanzo di Dan Brown i quali,
arrivati all’ultima pagina, comincino
a dubitare, comincino a sospettare di
essere stati ingannati per duemila
anni, quando invece l’unico inganno
è quello messo in piedi più o meno



consapevolmente dall’allegra
compagnia esoterica dei cacciatori
del Graal e dei tombaroli alla ricerca
di pergamene a Rennes le Chateau.
Preoccupa che nell’Occidente
cristiano vengano messi così
facilmente in discussione alcuni
contenuti della storia (attenzione,
della storia, non contenuti di fede), e
che tutto questo sia tranquillamente
«bevuto» da milioni di entusiasti
lettori.

Non bisogna però tralasciare la
grande occasione che il Codice da
Vinci sta offrendo, l’occasione di far
conoscere più da vicino il vero
protagonista nascosto del romanzo,
Gesù di Nazaret.

Ognuno è libero di credere a ciò che
vuole, ai complotti che vuole, ai
misteri che vuole. Ma è giusto che si
sappia che, forse mai come in questo
caso, il re è inequivocabilmente
nudo.



Andrea Tornielli

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-colpevole-
ovviamente-lopus-dei/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-colpevole-ovviamente-lopus-dei/
https://opusdei.org/it-it/article/il-colpevole-ovviamente-lopus-dei/
https://opusdei.org/it-it/article/il-colpevole-ovviamente-lopus-dei/

	Il colpevole? Ovviamente l’Opus Dei

