
opusdei.org

Cammini giubilari: Il
Colosseo

«Non turisti né girovaghi: non
ci spostiamo a caso,
esistenzialmente parlando.
Siamo pellegrini. Il pellegrino
vive il suo camminare
all’insegna di tre parole-chiave:
il rischio, la fatica, la meta». In
occasione del Giubileo 2025
papa Francesco ci invita a
intraprendere un cammino di
fede. Condividiamo la storia del
Colosseo, che per la sua storia e
straordinaria bellezza è il luogo
perfetto da visitare durante
l’Anno Santo.



29/06/2008

Per conoscere tutti i percorsi e
cammini giubilari clicca qui.

Nel 1972, san Josemaría diceva in
un’omelia: Venero con tutte le mie
forze la Roma di Pietro e Paolo,
bagnata dal sangue dei martiri,
centro dal quale tanti sono usciti per
propagare nel mondo intero la
parola salvifica di Cristo. Essere
romano non comporta nessuna
dimostrazione di particolarismo, ma
di ecumenismo autentico;
presuppone il desiderio di
ingrandirsi in cuore, di aprirlo a tutti
con le ansie redentrici di Cristo, che
cerca tutti e accoglie tutti, perché ha
amato tutti per primo1.

Le rovine del Colosseo sono
testimonianza eloquente della
grandezza dell’antica civiltà romana

https://www.iubilaeum2025.va/it/pellegrinaggio/cammini-giubilari-dentro-roma.html
https://www.iubilaeum2025.va/it/pellegrinaggio/cammini-giubilari-dentro-roma.html


e al tempo stesso della sua miseria e
caducità. In modo molto espressivo,
Giovanni Paolo II la caratterizzava
come “tragico e glorioso monumento
della Roma imperiale, testimonianza
muta del potere e del dominio,
memoriale muto di vita e di morte,
dove sembrano risuonare, quasi
come un’eco interminabile, grida di
sangue e parole che implorano
concordia e perdono”2.

Grandiosità e crudeltà

L’Anfiteatro Flavio, che era il suo
nome originale, riflette la genialità
romana, capace di intraprendere
imprese di grande elevatezza
curando allo stesso tempo tutti i più
piccoli dettagli pratici. Tutto in
questa costruzione era pensato
perché le sue enormi dimensioni e la
sua solidità non impedissero né la
sua bellezza né la funzionalità.
L’equilibrio architettonico si
raggiunse grazie ai tre piani di



arcate, nei quali si distribuirono
saggiamente gli spazi per dare
sensazione di leggerezza. Il senso
pratico era presente in molti aspetti:
nelle entrate, con più di ottanta porte
che permettevano di riempire e
svuotare l’anfiteatro in pochi minuti;
nella distribuzione dei sedili,
calcolata perché da ciascuno dei
cinquantamila posti si potesse vedere
perfettamente l’arena; nel sistema
dei teloni che proteggevano la
moltitudine dal sole e dalla pioggia
ed erano estesi da una squadra di
cento soldati della marina; nella
complessa rete di sotterranei, dove
c’erano ascensori per issare i
combattenti e le fiere…

In otto anni si elevò questo grandioso
edificio, usando il lavoro di
dodicimila schiavi, perlopiù ebrei,
fatti prigionieri da Tito dopo la
distruzione di Gerusalemme nel 70. Il
nuovo Anphiteatrum fu inaugurato
nell’anno 80, con un programma di



spettacoli e festeggiamenti che durò
cento giorni: morirono nell’arena
centinaia di gladiatori, e morirono
cinquemila animali selvaggi. Si
celebrarono allora le prime
naumachie, combattimenti navali
che si realizzavano inondando
l’interno e che, per la loro novità,
dovettero impressionare vivamente i
romani.

I successivi imperatori entrarono in
competizione per offrire al popolo
spettacoli ogni anno più grandiosi.
Seneca si era già lamentato in
passato della spirale di violenza e
disumanità a cui conduceva questo
tipo di sentimenti3. Il popolo esigeva
sensazioni sempre più forti, perché
gli interessava solo il sangue, il puro
omicidio e le uccisioni, quanto più
crudeli e sofisticate meglio era.

In questo contesto, le esecuzioni dei
condannati non risultavano troppo
interessanti per il pubblico, visto che



i condannati indifesi opponevano
pochissima resistenza ai carnefici.
Molti di questi condannati, che
perdevano la loro vita di fronte a
spettatori abbrutiti e spesso
indifferenti, erano cristiani.

Un martirio insigne «in
Amphitheatrum»

Un esempio commovente di come i
primi cristiani affrontavano il
martirio ce l’ha lasciato Sant’Ignazio
di Antiochia, morto ai tempi
dell’imperatore Traiano, Convertito
dal paganesimo, Ignazio fu il secondo
successore di San Pietro nella sede
episcopale di Antiochia. Nell’anno
107 fu fatto prigioniero, condannato 
ad belvas – alle fiere – e inviato a
Roma sotto custodia militare per
compiere lì la sua pena.

Del lungo viaggio dalla Siria alla
capitale dell’Impero conosciamo
molti dettagli dallo storico Eusebio di
Cesarea e, soprattutto, grazie alle



sette lettere che lo stesso Sant’Ignazio
scrisse alle Chiese di altrettante città
per fortificarle nella fede e
prevenirle di fronte alle eresie
gnostiche, che allora cominciavano a
estendersi.

Tutte le lettere cominciano con il
saluto Ignazio, chiamato anche
Teoforo, portatore di Dio. Al
Fondatore dell’Opus Dei piaceva
questo soprannome: A ogni cristiano
si dovrebbe poter applicare
l’appellativo che si usò agli inizi:
portatore di Dio. Opera in modo tale
che possano attribuirti davvero
questo meraviglioso qualificativo4.

Sant’Ignazio era molto pieno di Dio,
come riflette il tono di gioia che
hanno le sue lettere: cordialmente in
Gesù Cristo e in una allegria
immacolata… sono le parole con cui
saluta gli Efesini. Augura a quelli di
Magnesia una sovrabbondante
allegria in Dio Padre e in Gesù Cristo,



e ai Filadelfi manda un saluto nel
sangue di Gesù Cristo, che è gioia
eterna e costante. Le ragioni della sua
felicità erano totalmente
soprannaturali, perché il futuro
martire sapeva quello che
l’aspettava. E i soldati che lo
conducevano non si notavano per la
loro delicatezza: Dalla Siria a Roma,
sto lottando con le belve, per terra e
per mare, di giorno e di notte,
incatenato a dieci leopardi, cioè a un
plotone di soldati. Questi, nonostante
il bene che ricevono, diventano
sempre peggio. Con i loro cattivi modi
sto diventando più discepolo di
Cristo5.

Sant’Ignazio godeva di poter
condividere la Croce di Cristo e aveva
il desiderio ardente che la sua
identificazione con Nostro Signore si
completasse con il martirio. Per
questo, prega i cristiani che non
intercedessero per lui davanti alle
autorità ed esprime il suo desiderio



che le fiere si lancino a divorarlo
rapidamente: non sia mai che mi
succeda come ad alcuni che,
impauriti, non toccarono6. Erano
famosi alcuni casi in cui gli animali
affamati non avevano attaccato i
cristiani o anche si erano gettati in
modo mansueto ai loro piedi, davanti
allo stupore degli spettatori. Secondo
alcune tradizioni, questo successe a
Santa Martina, Sant’Alessandro e San
Marino, tra gli altri.

Il vescovo di Antiochia fu gettato ai
leoni nell’anfiteatro7. Vide così
compiuto il suo desiderio: Sono grano
di Dio, ed è necessario che sia
masticato dai denti delle fiere, per
trasformarmi in pane immacolato di
Cristo8.

Dopo l’orribile spettacolo, i cristiani
riuscirono a riscattare alcune ossa
del martire, le custodirono con
venerazione e poi le mandarono ad
Antiochia: Voi avete goduto del suoi



episcopato – dice san Giovanni
Crisostomo ai fedeli della città siriana
– e i romani hanno ammirato il suo
martirio. Il Signore vi ha tolto per
poco tempo questo prezioso tesoro
per mostrarlo ai romani e ve l’ha
restituito con gloria maggiore9. Nel
VII secolo, tuttavia, a causa delle
invasioni saracene, le reliquie furono
trasportate di nuovo a Roma, e oggi
riposano nella chiesa di San
Clemente. Si può andare lì ora per,
seguendo il consiglio del Crisostomo, 
trarre frutti spirituali da questi resti
sacri, poiché sono come un tesoro di
cui si può prendere parte senza che
termini mai10.

La strada dell’ordinarietà

Sebbene anche il Circo Massimo, il
circo di Nerone e altri luoghi
dell’Urbe furono scenario della
morte di molti cristiani, nel 1749 il
Papa Benedetto XIV consacrò il
Colosseo come luogo santo in



memoria della Passione di Cristo e
delle sofferenze dei martiri. Questo
stesso anno, fece collocare intorno
all’arena le stazioni della Via Crucis.

Attualmente, appena si arriva
all’Anfiteatro, si vede davanti una
grande croce di legno nera, che invita
a pregare. In questo luogo, davanti
allo strumento della Passione del
Signore e ricordando coloro che
diedero la loro vita per Cristo, è
naturale che sorgano desideri di
maggior donazione, di superare per
sempre il nostro egoismo, del fatto
che si ingrandisca in tutti i cristiani
l’amore alla mortificazione. Sono
aspirazioni sante, che con l’aiuto
della grazia possono farsi operative
nella vita ordinaria:

Quanti di coloro che si lascerebbero
inchiodare a una croce davanti allo
sguardo attonito di migliaia di
spettatori non sanno soffrire
cristianamente le punzecchiature di



ogni giorno! Pensa, allora, che cosa è
più eroico11.

Il fondatore dell’Opus Dei aveva una
grande devozione per i martiri dei
primi secoli della Chiesa. Allo stesso
tempo ricordò che la santità è per
tutti e metteva all’erta davanti
all’errore di pensare che l’eroismo
soprannaturale si limita ad azioni
straordinarie: le persecuzioni, il
martirio, le contraddizioni di grande
calibro, o la realizzazione di grandi
imprese per la gloria di Dio… Invece
di anelare queste gesta, che magari
potrebbero presentarsi, ma che nella
vita reale saranno poco frequenti, ci
incoraggiava a seguire il cammino
dell’eroicità in mezzo alle circostanze
in cui si trova ciascuno. Da qui il
consiglio di Cammino:

Vuoi essere martire. —Io ti metterò
un martirio a portata di mano: essere
apostolo e non chiamarti apostolo,
essere missionario —con missione— e



non chiamarti missionario, essere
uomo di Dio e sembrare uomo di
mondo: passare inosservato! 12. 12.

Come i martiri, noi cristiani
dobbiamo avere il desiderio ardente
di compiere la Volontà di Dio e di
manifestargli il nostro amore, anche
passando per il sacrificio, con gioia,
perché mortificazione non è
pessimismo, non è grettezza d'animo.
La mortificazione non vale niente
senza la carità. Dobbiamo pertanto
cercare sacrifici che, pur rendendoci
capaci di padroneggiare le cose della
terra, non mortifichino coloro che
convivono con noi. Il cristiano non
può essere né carnefice né meschino; è
un uomo che sa amare con le opere,
che saggia il suo amore con la pietra
di paragone del dolore. Devo dire
peraltro, ancora una volta, che tale
mortificazione non consisterà
ordinariamente in grandi rinunce, che
non saranno neppure frequenti; sarà
composta di piccole vittorie: sorridere



a chi ci importuna, negare al corpo
capricciosi desideri superflui,
abituarsi ad ascoltare gli altri, far
fruttare il tempo che Dio ci mette a
disposizione... E tante altre piccole
cose apparentemente senza senso —
contrarietà, difficoltà, amarezze —
che si presentano senza essere cercate
nel corso di ogni giornata13.

Note

1. San Josemaría, Lealtà alla Chiesa
(4-VI-1972)

2. Giovanni Paolo II, Via Crucis nel
Colosseo, Venerdì Santo del 2003,
Preghiera iniziale.

3. Cfr. Seneca, Epistole morali a
Lucilio I, 7, 3-5.

4. San Josemaría, Forgia, 94.

5. Sant’Ignazio di Antiochia, Lettera
ai Romani, V, 1.

6. Ibid., V, 2.



7. Martyrium Antiochenum VI, 3.

8. Sant’Ignazio di Antiochia, Lettera
ai Romani, IV, 1.

9. San Giovcanni Crisostomo, In S.
Ignatium Martirem hom., n. 5, PG 50,
col. 594.

10. Ibid., col. 595.

11. Cammino, n. 204.

12. Cammino, n. 848.

13. San Josemaría, È Gesù che passa,
37.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-colosseo/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-colosseo/
https://opusdei.org/it-it/article/il-colosseo/

	Cammini giubilari: Il Colosseo

