
opusdei.org

Il cardine della
nostra santificazione

Per molti cristiani il lavoro è
una delle situazioni principali
nelle quali cercare la santità.
San Josemaría definiva l’attività
lavorativa il “cardine della
nostra santificazione”.
L’editoriale illustra questo suo
messaggio.

25/09/2013

Fra tutte le attività umane che sono
materia di santificazione, il lavoro
professionale occupa uno dei primi
posti negli insegnamenti di san



Josemaría. Di parola o per iscritto,
egli afferma spesso che la
santificazione del lavoro è il cardine
della vera spiritualità per tutti noi
che – immersi nelle realtà terrene
– siamo decisi a coltivare un
intimo rapporto con Dio[1].E
ancora: l’unico scopo dell’Opus Dei
è sempre stato quello di
contribuire a far sì che nel mondo,
in mezzo alle realtà e alle
aspirazioni temporali, ci siano
uomini e donne di ogni razza e
condizione sociale intenti ad
amare e servire Dio e gli uomini
nel lavoro quotidiano e per mezzo
di questo lavoro[2].

Questo insegnamento di san
Josemaría è una caratteristica
peculiare dello spirito che il Signore
gli fece vedere il 2 ottobre 1928. Non
è, dunque, l’unico modo di orientare
la santificazione delle realtà terrene,
ma il modo specifico e proprio dello
spirito dell’Opus Dei. Siccome la



condizione umana è il lavoro, la
vocazione soprannaturale alla
santità e all’apostolato secondo lo
spirito dell’Opus Dei conferma la
vocazione umana al lavoro [...].
Uno dei segni essenziali della
vocazione è proprio l’impegno di
voler restare nel mondo e di
svolgere un lavoro quanto più
perfetto possibile – tenendo conto,
come dicevo, delle proprie
imperfezioni personali – sia dal
punto di vista umano che dal
punto di vista soprannaturale[3].

IL LAVORO PROFESSIONALE

Il lavoro ordinario non è un
particolare di scarsa importanza,
bensì il cardine della nostra
santificazione, l’occasione
continua del nostro incontro con
Dio, per lodarlo e glorificarlo con
l’opera della nostra intelligenza e
delle nostre mani[4]. In questi testi
e in molte altre occasioni, con



l’espressione cardine della nostra
santificazione, san Josemaría si
riferisce alcune volte al lavoro e altre
alla santificazione del lavoro. Al
lavoro, perché è la materia stessa di
cui è fatto il cardine; alla
santificazione del lavoro, perché non
basta lavorare: se non lo si santifica,
neppure può fare da cardine nella
ricerca della santità.

In ogni caso, il lavoro che san
Josemaría indica come cardine della
vita spirituale non è un lavoro
qualsiasi. Non riguarda le attività che
si compiono per hobby, per coltivare
una passione o per altri motivi, a
volte necessarie e impegnative; si
tratta propriamente del lavoro
professionale: la funzione
pubblicamente riconosciuta – munus
publicum – che ognuno svolge nella
società civile, come attività che la
delinea, la serve e la edifica, e che è
oggetto di alcuni doveri e
responsabilità, oltre che di alcuni



diritti, tra i quali si trova
generalmente quello della giusta
retribuzione. Professionali sono, per
esempio, i lavori di architetto, di
falegname, di maestro o il lavoro
domestico.

In un certo senso, si può definire
“lavoro professionale” anche il
ministero sacerdotale – anche san
Josemaría talvolta lo chiama così[5] -,
poiché si tratta di un’attività
pubblica al servizio di tutte le anime
e, in particolare, della santificazione
dei fedeli nel disimpegno della
propria professione, e contribuisce
così all’edificazione cristiana della
società; missione che richiede la
cooperazione del sacerdozio comune
e di quello ministeriale. Pur essendo
un ministero sacro, un’attività che
non è profana ma santa, non rende
automaticamente santo chi la
compie. Il sacerdote deve lottare per
santificarsi nell’esercizio del suo
ministero, e di conseguenza può



vivere lo stesso spirito di
santificazione del lavoro che insegna
il fondatore dell’Opus Dei, se lo
svolge con anima veramente
sacerdotale e mentalità
pienamente laicale[6].

È bene ricordare che qualche volta
san Josemaría definisce lavoro
professionale anche la malattia, la
vecchiaia e altre situazioni della vita
che assorbono le molte energie che
potrebbero essere dedicate alla
professione: è il caso, per esempio, di
chi deve darsi da fare per trovare un
posto di lavoro. Chiamandolo lavoro
professionale, il fondatore dell’Opus
Dei fa vedere che chi si trova in
questa situazione deve comportarsi
come se avesse un lavoro
professionale da santificare. Così
come l’amore di Dio induce a
compiere con perfezione i doveri
professionali, anche un malato può
seguire, per quanto da lui dipende,
per amore di Dio e con senso



apostolico, le esigenze di una terapia,
di una riabilitazione o di una dieta;
sarà così un buon malato, che sa
obbedire fino a identificarsi con
Cristo, “obbediente fino alla morte e
alla morte di Croce”[7]. Si può dire
allora che la malattia e la
vecchiaia, quando arrivano, si
trasformano in lavoro
professionale. Così non
s’interrompe la ricerca della
santità, secondo lo spirito
dell’Opera, che si regge sul lavoro
professionale come la porta si
regge sui cardini[8].

Naturalmente, quando si parla di
lavoro professionale, si pensa di
solito alle persone che esercitano la
loro professione civile, e non alle
altre situazioni appena citate, alle
quali l’espressione si applica per
analogia. Tale lavoro professionale,
in senso proprio e principale, è
quello che costituisce il fulcro o il



cardine della santificazione nello
spirito dell’Opus Dei.

L’ORDITO DELLA VITA ORDINARIA

Le attività familiari, professionali e
sociali formano quell’ordito che è la
materia di santificazione e il terreno
di apostolato e che sono caratteristici
di qualsiasi cristiano. Questo ordito
può essere intrecciato in modi
diversi. San Josemaría insegna che le
attività familiari e sociali
s’imperniano intorno al lavoro
professionale, fattore fondamentale
con il quale la società civile qualifica
i cittadini[9].

Questa caratteristica è centrata sul
rapporto tra la santificazione
personale in mezzo al mondo e il
compimento dei doveri professionali,
familiari e sociali, come verrà detto
più avanti. In questo caso, per mondo
s’intende la società civile che i fedeli
laici, con la cooperazione del
sacerdozio ministeriale, devono



configurare e impregnare di spirito
cristiano.

La santificazione in mezzo al mondo
richiede la santificazione del
mondo ab intra, dall’interno
stesso della società civile[10],
affinché si compia ciò che dice san
Paolo: “Instaurare omnia in
Christo”[11]. Per compiere questa
missione è essenziale santificare la
famiglia, che è «principio e
fondamento della società umana» e
sua «prima e vitale cellula»[12].
Tuttavia la società non è
semplicemente un insieme di
famiglie, così come neppure un
corpo è soltanto un agglomerato di
cellule.

C’è una organizzazione e una
struttura, una vita del corpo sociale.
Per modellare la società secondo lo
spirito cristiano è necessario
santificare, oltre alla famiglia, i
rapporti sociali, creando un clima di



amicizia e di servizio, dando tono
cristiano alle consuetudini, alla moda
e ai divertimenti.

Tuttavia sono le varie attività
professionali a configurare alla
radice la società, la sua
organizzazione e la sua vita,
influenzando profondamente anche
le relazioni familiari e sociali.

La santificazione del lavoro
professionale non soltanto è
necessaria, insieme con la
santificazione della vita familiare e
sociale, per modellare la società
secondo la Volontà di Dio, ma serve
anche da parte centrale nell’ordito
da essi formato. Questo non significa
che i doveri professionali siano più
importanti delle attività familiari e
sociali, ma che essi costituiscono il
sostegno attorno a cui formare la
famiglia e la convivenza sociale.
L’importanza e la priorità di un
dovere dipendono dall’ordine della



carità, e non dal fatto che si tratti di
un dovere professionale, sociale o
familiare.

Per comprendere il ruolo che il
lavoro ha nella vita spirituale,
bisogna tenere presente anche che,
come insegna il Magistero della
Chiesa, «principio, soggetto e fine di
tutte le istituzioni sociali è e deve
essere la persona umana, come
quella che di sua natura ha
sommamente bisogno della vita
sociale»[13].

Quando si parla di istituzioni sociali
occorre includere, come indica poco
dopo il medesimo documento, «la
famiglia e la comunità politica [che]
sono più immediatamente
rispondenti alla sua [dell’uomo]
intima natura»[14]. La famiglia e la
società sono totalmente ordinate al
bene della persona, che ha bisogno
della vita sociale. Da parte sua la
persona deve cercare il bene della



famiglia e della società, ma non è
interamente ordinata a questo bene
con tutto il suo essere e con tutto il
suo agire.

In senso rigoroso, è interamente
ordinata soltanto all’unione con Dio,
alla santità[15]. Il lavoro può essere il
cardine di tutta la vita spirituale
perché, oltre a servire al bene della
famiglia e alla configurazione
cristiana della società, è un terreno
adatto al perfezionamento dell’uomo
attraverso l’esercizio delle virtù in
quegli aspetti e in quelle modalità
che sono specifici dell’ambito
professionale, come la giustizia nei
rapporti di lavoro, la responsabilità
nello stesso lavoro, la laboriosità e
molte manifestazioni di fortezza,
costanza, lealtà, pazienza... – per fare
soltanto alcuni esempi – che il lavoro
professionale richiede.

A tutto questo insieme di elementi si
riferisce san Josemaría quando invita



a considerare che il lavoro è il
veicolo attraverso il quale l’uomo
si inserisce nella società, il mezzo
che gli permette di unirsi agli altri
nei rapporti umani, lo strumento
che assegna un posto, un luogo
nella convivenza degli uomini. Il
lavoro professionale e l’esistenza
nel mondo sono due facce della
stessa moneta, sono due realtà che
si reclamano a vicenda, senza che
sia possibile intendere l’una
ignorando l’altra[16].

LA VOCAZIONE PROFESSIONALE

Dato che nello spirito dell’Opus Dei il
lavoro è il cardine della vita
spirituale, si comprende che la
vocazione professionale non è
semplicemente una parte, ma è
una parte principale della nostra
vocazione soprannaturale[17].

La vocazione professionale si
individua mediante le qualità e le
attitudini che ciascuno ha ricevuto



da Dio, mediante i compiti che è
chiamato a svolgere nel luogo e nelle
circostanze in cui si trova, mediante
le necessità della sua famiglia e della
società, mediante le possibilità reali
di esercitare questa o quella
professione. Tutto questo, e non
soltanto le preferenze o le
inclinazioni – e ancor meno i capricci
della fantasia – è ciò che costituisce
la vocazione professionale di
ciascuno. Si chiama vocazione perché
questo insieme di fattori rappresenta
una chiamata di Dio a scegliere
l’attività professionale più
conveniente come materia di
santificazione e di apostolato.

Non si deve dimenticare che la
vocazione professionale fa parte
della nostra vocazione divina – scrive
san Josemaría – in quanto è mezzo
per santificarci e per santificare
gli altri[18]; pertanto, se a un certo
punto la vocazione professionale
rappresenta un ostacolo, [...] se



impegna tanto da rendere difficile
o da impedire la vita interiore o il
fedele compimento dei doveri di
stato [...], non fa parte della
vocazione divina, perché
certamente non è vocazione
professionale[19].

Dato che la vocazione professionale
in parte è determinata dalla
situazione di ciascuno, non si tratta
di una chiamata a esercitare un
lavoro professionale fisso e
predeterminato, indipendente dalle
circostanze. La vocazione
professionale è qualcosa che si va
concretizzando durante la vita:
non poche volte chi ha cominciato
certi studi, scopre in seguito di
essere meglio portato per altre
attività, e a esse si dedica; oppure
finisce per specializzarsi in un
campo diverso da quello che aveva
previsto in un primo tempo;
oppure, quando ormai esercita
pienamente la professione scelta,



trova un nuovo lavoro che gli
permette di migliorare la
posizione sociale dei suoi o di
contribuire più efficacemente al
bene della collettività; o talvolta si
vede obbligato, per motivi di
salute, a cambiare ambiente e
occupazione[20].

La vocazione professionale è una
chiamata a esercitare una
professione nella società. Non una
qualsiasi, ma quella, fra le tante
possibili, con la quale si può
raggiungere meglio il fine al quale è
ordinato il lavoro come materia e
mezzo di santificazione e di
apostolato. Una professione con cui
tutti si guadagnano la vita,
sostengono la famiglia,
contribuiscono al bene comune,
realizzano la loro personalità[21].
Non si deve optare per il lavoro più
semplice quasi fosse lo stesso
preferire l’uno o l’altro, né si deve
scegliere con superficialità guidati



solo della preferenza o dalla
ripercussione sociale. Il criterio di
scelta dev’essere l’amore di Dio e
delle anime: il servizio che si può
offrire perché il Regno di Cristo si
estenda e l’umanità progredisca,
facendo rendere i talenti ricevuti.

* * *

Quando il cardine è correttamente
posizionato, la porta si apre e si
chiude dolcemente e senza difficoltà.
Quando il lavoro è fermamente
poggiato sul senso della filiazione
divina, quando è lavoro di un figlio
di Dio – opera di Dio, come il lavoro
di Cristo – tutta la trama della vita
ordinaria si può muovere
armonicamente, aprendo gli ambiti
più profondi della società alla grazia
divina. Se il cardine venisse a
mancare, come sarebbe possibile
impregnare la società di spirito
cristiano? E se il cardine fosse
ossidato, o storto, o fuori posto, a che



servirebbe, per quanto pregevole
possa essere il metallo di cui è fatto?

Se entrasse in conflitto con le attività
familiari e sociali, le disturbasse, le
complicasse e addirittura le
paralizzasse, bisognerebbe
domandarsi a che serve un cardine
senza la porta. E soprattutto, alla
radice di tutto, se il lavoro fosse
sradicato dal suo fondamento che è
la filiazione divina, se non fosse un
lavoro santificato, che senso avrebbe
per un cristiano?

Chiediamo luce a Gesù Cristo
nostro Signore, e preghiamolo di
aiutarci a scoprire, in ogni
momento, il significato divino che
trasforma la nostra vocazione
professionale nel cardine sul
quale poggia e ruota la nostra
chiamata alla santità. Nel Vangelo
potete leggere che Gesù era
conosciuto come faber, filius
Mariae (Mc 6, 3), l’artigiano, il



figlio di Maria: ebbene, anche noi,
con santo orgoglio, dobbiamo
dimostrare con i fatti che siamo
lavoratori, uomini e donne che
lavorano![22].

J. López [1] San Josemaría, Amici di
Dio, n. 61.

 [2] San Josemaría, Colloqui, n. 10.

 [3] Ibid., n. 70.

 [4] San Josemaría, Amici di Dio, n.
81.

 [5] Cfr. San Josemaría, Amici di Dio,
n. 265.

 [6] San Josemaría, Lettera 28-III-
1955, n.3, citata da A. de Fuenmayor,
V. Gómez Iglesias, J.L. Illanes, 
L’itinerario giuridico dell’Opus Dei.
Storia e difesa di un carisma, Giuffrè
1991, p. 396.

 [7] Fil 2, 8.



 [8] San Josemaría, Appunti della
predicazione (AGP, P01 III-65, p. 11),
cit. da Ernst Burkhart e Javier López, 
Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, pp. 165 e ss.

 [9] Cfr. Ernst Burkhart e Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, pp. 222 e ss.

[10] San Josemaría, Lettera 14-
II-1950, n. 20, cit. da Ernst Burkhart e
Javier López, Vida Cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol. I,
p. 81.

[11] Ef 1, 10.

[12] Concilio Vaticano II, Decr. 
Apostolicam actuositatem, n. 11.

[13] Concilio Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, n. 25.



[14]Ibid. [15] Cfr. San Tommaso, S.
Th. I-II, q. 21, a. 4 ad 3.

[16] San Josemaría, Lettera 6-V-1945,
n. 13, cit. da Ernst Burkhart e Javier
López, Vida Cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, vol. III, p. 161.

[17] San Josemaría, Testo del 31-
V-1954, cit. da José Luis Illanes in La
santificazione del lavoro, Ares,
Milano 2003, p. 44.

[18] San Josemaría, Lettera 15-
X-1948, n. 7, cit. da Ernst Burkhart e
Javier López, Vida Cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría, Rialp, Madrid 2013, vol.
III, p. 180.

[19]Ibid.

[20]Ibid., n. 33.

[21] San Josemaría, Colloqui, n. 70.



[22] San Josemaría, Amici di Dio, n.
62.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-cardine-della-
nostra-santificazione/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/il-cardine-della-nostra-santificazione/
https://opusdei.org/it-it/article/il-cardine-della-nostra-santificazione/
https://opusdei.org/it-it/article/il-cardine-della-nostra-santificazione/

	Il cardine della nostra santificazione

