
opusdei.org

Il bilancio dell’Anno
Sacerdotale: “Fedeli
e intimamente
rinnovati”

In questa intervista Mons.
Javier Echevarría, Prelato
dell’Opus Dei, mette in evidenza
l’eredità dell’Anno Sacerdotale:
un profondo rinnovamento
personale dei sacerdoti. Poi
sottolinea che uno dei primi
doveri del presbitero è quello di
aiutare i suoi fratelli chierici a
essere ministri fedeli del
Signore.



10/07/2010

L’11 giugno il Santo Padre ha chiuso
l’Anno Sacerdotale e ha incontrato
sacerdoti di tutto il mondo. In un
colloquio con Palabra Mons. Javier
Echevarría fa un bilancio di questi
mesi. Si riferisce agli aspetti
principali della vita dei sacerdoti,
concentrando l’attenzione su ciò che
Cristo opera per mezzo loro. Le sue
risposte affrontano anche altri temi:
l’incoraggiamento delle vocazioni, la
comunicazione nella Chiesa, le
Giornate Mondiali della Gioventù, la
santità di Giovanni Paolo II…

Sta per terminare l’Anno sacerdotale
che il Santo Padre ha indetto
nell’anniversario della morte del
Santo Curato d’Ars. Visto che la
Chiesa lo propone ai sacerdoti come
modello, quali aspetti metterebbe in



evidenza della vita di san Giovanni
Maria Vianney?

La sua umiltà, la sua pietà, il suo
spirito sempre lieto nella penitenza e
molto altro; penso, però, che l’aspetto
più importante della vita del Santo
Curato d’Ars sia la sua completa
dedizione al ministero. Proprio per
questo, alla fine dell’Anno
sacerdotale, Benedetto XVI lo
proclamerà patrono di tutti i
sacerdoti (dei confessori lo era da
tempo).

La figura di San Giovanni Maria
Vianney è per noi un forte richiamo
a essere sacerdoti e soltanto
sacerdoti: per il bene delle anime
dobbiamo essere disposti a lasciare
da parte tutto ciò che può essere
d’impedimento, fosse pure una
minuzia, al servizio pastorale. Con
una frase sintetica, un santo pastore
dei nostri tempi – san Josemaría
Escrivá – era solito ripetere che



dobbiamo essere sacerdoti al cento
per cento.

Il lavoro dei sacerdoti trova molti
punti di appoggio: per esempio,
l’interesse di molti giovani a
partecipare ad attività di volontariato
o la disposizione favorevole di molte
persone. Però, alcune volte, trova
anche motivi di delusione e di
resistenza: ignoranza religiosa,
mentalità laicista, incomprensioni,
ecc. Ciò malgrado, i sacerdoti oggi
possono lavorare con fiducia?

Non solo possiamo, ma dobbiamo
lavorare sacerdotalmente con
ottimismo e fiducia. Basterà tenere
presente che l’efficacia del ministero
non proviene da noi – dalla nostra
preparazione, dalle nostre qualità,
ecc., anche se dobbiamo curare tutti
questi aspetti per essere strumenti
migliori –, ma dall’azione di Cristo in
ciascuno e per mezzo di ciascuno.
Contemporaneamente dobbiamo



sforzarci di fare scomparire queste
resistenze, diffondendo la verità con
carità.

La vita sacerdotale è imperniata in
gran parte sulla liturgia. Il suo
momento culminante è la celebrazione
dell’Eucaristia, soprattutto la
domenica. Potrebbe fare alcune
raccomandazioni ai sacerdoti al fine
di stimolare una celebrazione piena di
frutti?

Il sacrificio eucaristico costituisce,
come dice il Concilio Vaticano II, “il
centro e la radice di tutta la vita del
presbitero” (Presbyterorum ordinis,
n. 14). Affinché questa aspirazione
diventi realtà, suole essere efficace
preparare la Messa già dalla sera
precedente la celebrazione
eucaristica, con atti di amore per
Gesù Sacramentato, con comunioni
spirituali, con il desiderio di tenergli
compagnia nel tabernacolo; e poi
prolungare il ringraziamento per il



Santo Sacrificio durante la giornata.
Tutto ciò l’ho visto nella vita del
fondatore dell’Opus Dei, che era un
sacerdote innamorato di Cristo. È
particolarmente utile, per una
celebrazione piena di frutti, meditare
spesso i testi e le rubriche liturgiche,
per approfondirne il senso. In ogni
caso, dobbiamo stimolare la fame e
la sete di prestare a Cristo il nostro
essere nell’attualizzazione
sacramentale del Sacrificio del
Calvario.

Che cosa rende efficace la
predicazione? Potrebbe ricordare
qualche esperienza particolare
relativa al modo di prepararla?

Sono molti i modi di preparare la
predicazione. Come ha spiegato il
Sinodo sull’Eucaristia, l’omelia ha
una finalità catechetica ed esortativa
(cfr. Sacrosanctum Concilium, n. 46),
e non deve confondersi con una
conferenza, una lezione, ecc. Deve



essere il frutto del rapporto
personale del sacerdote con il
Signore. Senza vita interiore, senza
vita di pietà, a poco valgono le parole
persuasive. Sant’Agostino consiglia
che il predicatore, quando parla,
faccia il possibile per essere ascoltato
con piacere e docilità. “Comunque
non abbia dubbi – aggiunge – che se
ottiene qualcosa, e nella misura in cui
l’ottiene, è più per la pietà delle sue
preghiere che per le sue doti oratorie.
Pertanto, pregando per quelli ai quali
deve parlare, sia prima uomo di
orazione che di perorazione” (De
doctrina christiana 4, 15, 32). Mi
sembra un consiglio pienamente
attuale.

Nel suo intervento al Sinodo dei
vescovi sull’Eucaristia, lei ha fatto un
riferimento alle concelebrazioni. Qual
è la sua esperienza? Si possono
preparare in modo da favorire la
partecipazione devota di tutti i



concelebranti, anche quando sono
molti?

Nel Sinodo mi sono fatto portavoce di
una esperienza comune: in non
pochi casi le concelebrazioni –
soprattutto se c’è un gran numero di
concelebranti – rendono difficile la
pietà del sacerdote, sia durante la
celebrazione eucaristica che nella
necessaria preparazione personale.
Nelle concelebrazioni di massa è
facile che si sfumi il senso di
adorazione, che è proprio del mistero
eucaristico, anche perché offrono
molte occasioni di distrazione.

Benedetto XVI si è riferito a queste
difficoltà nell’Esortazione apostolica
post-sinodale Sacramentum Caritatis
e ha ricordato che questo tipo di
concelebrazioni deve avere un
carattere eccezionale, mentre ha
invitato a studiare i modi adeguati
per assicurare il decoro nella liturgia
e salvaguardare la partecipazione



piena e reale dei sacerdoti e dei
fedeli alla celebrazione (cfr. SC 61),
col necessario ordine e la distinzione
di funzioni proprie di ciascuno.

Un tesoro del sacerdozio è
l’amministrazione del perdono
divino nel sacramento della
Penitenza. Lei ha detto recentemente
che in realtà non esiste una crisi
della confessione, ma che, in ogni
caso, sarebbe meglio parlare di una
crisi di confessori. A che cosa si
riferiva?

Non è una frase mia, ma
un’affermazione che hanno fatto i
Romani Pontefici da Paolo VI a
Benedetto XVI. Anche questo aspetto
riceve conferma dall’esperienza.
Conosco innumerevoli casi nei quali
l’amministrazione del sacramento
della Riconciliazione nella sua forma
ordinaria ha ricevuto un grande
impulso dal semplice fatto di
disporre nelle chiese di confessori



con orari chiari e in momenti
favorevoli per i fedeli. Ricordo, per
esempio, che durante l’Anno Santo
del 2000 a Roma abbiamo potuto
contemplare una “riscoperta” della
Confessione fra le persone di ogni
tipo, specialmente giovani, perché
questo punto era stato curato con
diligenza.

L’esempio del Curato d’Ars è
eloquente. Un sacerdote che ha cura
di anime non può stare tranquillo se
non dedica tutto il tempo necessario
a questo ministero, se non ama il
confessionale e non vi aspetta
pazientemente le anime. E anche gli
altri – penso a quelli che lavorano
negli uffici delle curie,
nell’insegnamento, ecc. – possono
dare un aiuto in questa attività
pastorale così importante, ricavando
un po’ di tempo da dedicare al
sacramento della Penitenza nei
giorni di festa, nei fine settimana,
ecc.



L’ignoranza in materia religiosa è
evidente in molti luoghi. Che
importanza ha il lavoro di catechesi e
di formazione? Come inserirlo fra le
altre occupazioni del sacerdote?

Dare formazione ai fedeli è
d’importanza capitale e oggi è
assolutamente indispensabile. In
passato in molti luoghi l’educazione
in seno alla famiglia e nelle scuole
garantiva che i bambini e i ragazzi
conoscessero le verità basilari della
nostra fede, le preghiere
fondamentali del cristiano, la
differenza tra il bene e il male. Ora in
molti paesi non è più così, ed è
necessario supplire a questo vuoto
con un impegno maggiore da parte
dei sacerdoti, specialmente se a loro
è affidata la cura di anime nelle
parrocchie, nelle cappellanie, nelle
associazioni, ecc.

Se non ci impegniamo a formare le
giovani generazioni nella fede e nella



morale di Cristo, tutte le altre cose
che facciamo, pur essendo buone,
risulteranno insufficienti.
L’istruzione religiosa è un compito
che il sacerdote non può delegare,
anche se, naturalmente, può e deve
cercare dei collaboratori. Che grande
lavoro hanno compiuto e compiono
le catechesi in tanti luoghi!

Il modo di inserire questo ulteriore
impegno fra le altre attività
sacerdotali dipenderà da ogni caso
specifico. Quasi sempre basterà
organizzare bene le lezioni di
preparazione alla prima Comunione,
alla Cresima, al Matrimonio,
mettendo in evidenza le cose
veramente essenziali. Può essere
utile anche avere un programma da
svolgere nelle omelie domenicali, con
l’obiettivo di spiegare i temi
fondamentali della fede, della morale
e della liturgia, seguendo il
Catechismo della Chiesa Cattolica,
come ha consigliato l’Assemblea del



Sinodo dei Vescovi sull’Eucaristia
(cfr. SC 46).

La scrittura dice che il fratello aiutato
da un fratello è come una “città cinta
di mura”. San Josemaría Escrivá,
Fondatore dell’Opus Dei, era solito
servirsi di questa espressione.
Potrebbe parlare della fraternità fra i
sacerdoti e dell’unione di ognuno di
essi con il vescovo?

Dobbiamo partire dal fatto che siamo
tutti deboli. San Josemaría illustrava
il senso della fraternità sacerdotale –
e, più in generale, della fraternità
cristiana – con una immagine presa
dalla vita normale. Tutti ricordiamo i
castelli di carte che abbiamo
costruito nella nostra infanzia. Il
fondatore dell’Opus Dei faceva
osservare che, se noi cristiani ci
appoggiamo gli uni agli altri
attraverso la carità, saremo nelle
condizioni di costruire questi castelli.
“La vostra vicendevole debolezza –



scriveva – è anche appoggio che vi
sostiene ben dritti nel compimento del
dovere, se vivete la vostra fraternità
benedetta: come le carte da gioco,
appoggiandosi l’una all’altra,
vicendevolmente si
sostengono” (Cammino, 462).

Così come il primo dovere dei
vescovi è quello di prendersi cura dei
loro sacerdoti, nello stesso modo uno
dei primi doveri dei sacerdoti
consiste nell’aiutare i propri fratelli
chierici a essere fedeli ministri del
Signore. Per arrivare a tanto, è
necessario che preghiamo gli uni per
gli altri, che non lasciamo solo
nessuno nelle sue necessità spirituali
o materiali, che visitiamo i malati,
che ci offriamo con gioia di aiutare
chi ha un eccessivo carico di lavoro…
In tal senso la Chiesa raccomanda
alle associazioni sacerdotali
approvate dalla legittima autorità di
offrire questa assistenza ai diaconi e
ai sacerdoti.



Per ciò che si riferisce all’unione di
ogni sacerdote al proprio Vescovo,
basterebbe ricordare che il
presbiterato, per sua stessa natura –
come ha insegnato il Concilio
Vaticano II -, esiste per collaborare
con l’episcopato in tutto ciò che
riguarda la missione sacerdotale (LG
28, PO 4). D’altra parte, è molto
importante l’unione con il proprio
Vescovo; una unione che non
dev’essere solo di subordinazione
gerarchica, non solo effettiva, ma
anche affettiva e che, a parte
l’obbedienza e la disponibilità
ministeriale, fa sì che ogni sacerdote
tenga il proprio Vescovo molto
presente nelle sue preghiere e nelle
sue mortificazioni.

Che cosa si può fare per risvegliare
nuove e abbondanti vocazioni
sacerdotali?

La prima cosa, come sempre, è
pregare il Padrone della messe. Ma



pregare veramente, senza stancarsi,
tutti i giorni, spiegando agli altri
fedeli della Chiesa che compete a
tutti il dovere di promuovere
vocazioni al sacerdozio. Poi, nello
stesso tempo, esaminare quali azioni
concrete si possono intraprendere
per scoprire e stimolare la chiamata
di Dio tra i giovani. Non sarebbe una
buona cosa scaricare questa
responsabilità esclusivamente
sull’incaricato o sugli incaricati della
pastorale vocazionale nelle Diocesi:
tutti dobbiamo sentire la
responsabilità di lasciare almeno un
successore, che occupi il nostro posto
quando saremo vecchi o quando il
Signore ci chiamerà alla sua
presenza.

Parecchi sacerdoti sanno per
esperienza personale che è molto
efficace dedicare un’attenzione
particolare ai chierichetti e agli altri
ragazzi che collaborano con le
parrocchie, trasmettendo loro alcuni



dettagli della pietà eucaristica: come
si può pregare, come si possono
servire gli altri, ecc. Lo stesso si può
dire degli insegnanti di religione, che
possono scoprire, tra gli alunni,
quelli che manifestano le qualità
umane convenienti perché il Signore
depositi in essi il seme della
vocazione sacerdotale. Un luogo
privilegiato, per la direzione
spirituale e per seguire quelli che
dimostrano di possedere le
condizioni indispensabili per il
sacerdozio, è il confessionale.

Lei presiede la Società Sacerdotale
della Santa Croce, che è
intrinsecamente unita alla Prelatura
dell’Opus Dei. In che consiste il lavoro
di questa associazione di sacerdoti?

Nel favorire in ogni momento la
piena comunione di ognuno con il
Vescovo e con il presbiterio della
propria Diocesi. I soci della Società
Sacerdotale della Santa Croce si



sforzano di vivere lo spirito dell’Opus
Dei, cercando la propria
santificazione nell’esercizio del loro
ministero e nell’ambito secolare
proprio della loro vocazione. Per
questo si offrono a loro - come del
resto a molti altri sacerdoti che lo
desiderano – i mezzi per migliorare
la loro formazione dottrinale,
ascetica e spirituale mediante
riunioni periodiche, colloqui
personali, corsi di formazione
permanente, ecc.

Come Prelato dell’Opus Dei, le è
toccato succedere – dopo mons.
Álvaro del Portillo, la cui fama di
santità è ben nota – a san Josemaría
alla testa dell’Opera. Quale aspetto
della sua vita metterebbe in evidenza
in questo anno?

Sia san Josemaría che il suo primo
successore, il Servo di Dio Mons.
Álvaro del Portillo, sono stati
sacerdoti al cento per cento. Dalla



situazione personale in cui Dio li
aveva collocati, si sono dedicati al
compimento della missione ricevuta
e l’hanno portata a termine con
un’esemplare fedeltà e con una
intensa carità pastorale. In entrambi
era evidente un amore appassionato
alla Eucaristia, manifestato in molti
dettagli concreti, e uno zelo per le
anime che li spingeva a dimenticare
costantemente se stessi per pensare
soltanto al bene degli altri. Non mi
soffermo a riferire alcuni dettagli
precisi, perché andrebbe oltre i limiti
di questa intervista e si possono
trovare nelle biografie pubblicate.

Sembra ormai prossimo il momento
della beatificazione del Venerabile
Servo di Dio Giovanni Paolo II. Quali
ricordi conserva della figura
sacerdotale e della personalità del
Papa precedente? Potrebbe riferirci
qualche episodio dei suoi incontri con
Papa Wojtyla?



È stato un sacerdote santo e un
servitore instancabile della Chiesa,
preoccupato esclusivamente del bene
delle anime. Tutti aspettiamo con
molta gioia il momento della sua
elevazione agli altari, perché recherà
un gran bene al mondo intero.

Conservo ben inciso nella mia
memoria un ricordo nel quale
appare chiaramente la generosa
dedizione di Giovanni Paolo II alla
sua missione come successore di san
Pietro. Una volta ho avuto occasione
di accompagnare mons. Álvaro del
Portillo nell’appartamento pontificio.
Era un’ora tarda del pomeriggio.
Mentre eravamo in attesa dell’arrivo
del Papa, abbiamo sentito alcuni
passi che si avvicinavano nel
corridoio, come di chi trascina i
piedi. Era il Santo Padre; si capiva
che era molto affaticato. Don Álvaro,
spinto dal suo affetto filiale, esclamò:
“Santità, Lei dev’essere molto
stanco!”. Il Papa lo guardò e, con



voce ferma, gli rispose: “Se a
quest’ora io non fossi stanco, sarebbe
segno che non avrei compiuto il mio
dovere”.

Inoltre non posso dimenticare che
Giovanni Paolo II è stato lo
strumento del quale il Signore si è
servito per canonizzare san
Josemaría, indicandolo come
modello a tutta la Chiesa, e per
concedere all’Opus Dei la
configurazione giuridica definitiva,
in piena fedeltà al carisma
fondazionale, come prelatura
personale, organicamente strutturata
dal Prelato, dal presbiterio e dai
fedeli laici. Anche per questo gli
siamo molto grati.

25 anni fa hanno avuto inizio le
Giornate Mondiali della Gioventù.
Ormai si avvicina quella del 2011, che
avverrà a Madrid. Come valuta questi
incontri e quali innovazioni si



potrebbero inserire perché i suoi frutti
fossero più abbondanti?

I frutti spirituali di queste giornate
sono evidenti, sotto gli occhi di tutti.
Non è mio compito suggerire
innovazioni. Quello che invece faccio
è pregare – ora, per la Giornata
Mondiale che si celebrerà a Madrid –
e incoraggiare i fedeli e i cooperatori
della Prelatura a pregare e
collaborare personalmente alla
realizzazione di questo evento, nella
misura in cui ognuno può, perché sia
un momento di grazia nella Chiesa,
che – come ha affermato Benedetto
XVI all’inizio del suo Pontificato – è
sempre giovane e bella, e nei giovani
si fa missionaria del futuro.

In occasione di alcune tristi notizie di
questi giorni c’è chi è ritornato a
mettere in discussione il celibato.
Tuttavia questa può essere una buona
occasione per esporre ancora una
volta i motivi su cui si basa il celibato



sacerdotale e i frutti che si aspettano
da esso.

Esistono studi scientifici seri – alcuni
compiuti anche da specialisti non
cattolici – che dimostrano che la
disciplina sul celibato sacerdotale
non ha nulla da vedere con questi
deplorevoli casi che sono stati diffusi
recentemente. Non solo, ma quando
lo si vive per quello che è – un dono
divino –, per amore a Dio e a tutti gli
uomini (anche se certe volte bisogna
lottare per conservarlo fedelmente),
il celibato pone il sacerdote agli
antipodi di questi comportamenti
aberranti.

Sì, nel momento attuale può essere
particolarmente opportuno
riprendere e approfondire i motivi –
che non sono di semplice
convenienza pratica – che legano
strettamente il sacerdozio e il
celibato, un duplice e grandioso dono
di Dio.



Sono numerose le dimostrazioni di
affetto che il Santo Padre ha ricevuto
in riparazione degli attacchi che gli
sono stati rivolti. A parte il momento
attuale, come possono i sacerdoti
vivere l’unità con il Papa e stimolarla
tra i fedeli?

Il miglior modo di appoggiare il
Santo Padre, in questa come in altre
circostanze, si riassume nel pregare e
far pregare per la sua Persona e le
sue intenzioni; leggere, meditare,
diffondere e mettere in pratica i suoi
insegnamenti; raccomandare al
Signore pure i suoi collaboratori nel
governo della Chiesa, affinché sia
molto efficace il loro servizio alla
missione universale del Romano
Pontefice.

Sembra indubbio che l’ingente lavoro
della Chiesa non sempre è
sufficientemente conosciuto e
compreso. Che cosa si può fare in
questo campo?



Oltre che pregare – perdoni la mia
insistenza su questo punto, ma
l’orazione fatta con fede è
fondamentale -, sarebbe opportuno
che a livello di Conferenza
episcopale, e anche in ogni Diocesi, si
curasse la preparazione di
professionisti competenti nei mezzi
di comunicazione. Non basta la
“buona volontà” per informare
adeguatamente sulla Chiesa; è
necessario impadronirsi dei modi e
dei tempi della comunicazione
istituzionale, della gestione delle
crisi, ecc., che si dimostrano
particolarmente necessari nel
contesto della globalizzazione che
caratterizza la società di oggi. A
questo proposito, sono contento di
verificare che stanno avendo
un’ottima accoglienza i corsi della
Facoltà di Comunicazione
Istituzionale della Pontificia
Università della Santa Croce, rivolti
specificamente alle persone che si
occupano della comunicazione



istituzionale negli uffici stampa delle
Diocesi, delle Conferenze Episcopali e
di altre Istituzioni della Chiesa.

Una volta concluso l’Anno
sacerdotale, che cosa deve rimanere
di questa celebrazione?

Nei sacerdoti, un profondo
rinnovamento personale,
caratterizzato da concrete e
quotidiane conversioni interiori,
volte a vivere con una fedeltà più
profonda il ministero, un amore più
grande e quotidiano per la
celebrazione dell’Eucaristia e per
l’amministrazione del Sacramento
della Penitenza. Negli altri fedeli, la
presa di coscienza – non solo a
parole, ma con i fatti – che tutti
siamo Chiesa. Il futuro dipende
anche da loro: da come compiono i
loro doveri cristiani, da come
pregano per il Papa, per i Vescovi e
per i sacerdoti; da come educano i
figli; da come impiegano la loro



anima sacerdotale anche nel lavoro,
nel riposo; da come chiedono al
Signore di inviare nella sua vigna
molti e santi operai.

Rivista Palabra - Alfonso Riobó

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/il-bilancio-
dellanno-sacerdotale-fedeli-e-

intimamente-rinnovati/ (26/12/2025)

https://opusdei.org/it-it/article/il-bilancio-dellanno-sacerdotale-fedeli-e-intimamente-rinnovati/
https://opusdei.org/it-it/article/il-bilancio-dellanno-sacerdotale-fedeli-e-intimamente-rinnovati/
https://opusdei.org/it-it/article/il-bilancio-dellanno-sacerdotale-fedeli-e-intimamente-rinnovati/
https://opusdei.org/it-it/article/il-bilancio-dellanno-sacerdotale-fedeli-e-intimamente-rinnovati/

	Il bilancio dell’Anno Sacerdotale: “Fedeli e intimamente rinnovati”

