
opusdei.org

I primi cristiani, il
lavoro e
l’insegnamento di
san Josemaría

Pubblichiamo il testo di una
conferenza tenuta dal prof.
Alberto Torresani il 6 giugno a
Cosenza. Si inserisce nel
dibattito ormai plurisecolare
circa i fondamenti del lavoro
umano.

16/07/2008

La vita dei primi cristiani Dai
documenti storici sopravvissuti è



possibile ricostruire qual era la vita
dei primi cristiani nei tre secoli di
mancato riconoscimento del
cristianesimo come religio licita da
parte dell’Impero romano. Dagli Atti
degli Apostoli veniamo a sapere che
da subito i cristiani si occuparono di
assistenza dei membri deboli della
comunità, vecchi, donne, malati,
vedove. Per provvedere ai compiti di
assistenza furono istituiti i diaconi.
Dalla Lettera a Diogneto veniamo a
sapere che i cristiani non si
distinguevano in nulla dai loro
compagni, ossia per linguaggio, abito,
casa ecc., ma che erano facilmente
riconosciuti perché non praticavano
l’aborto, non prestavano denaro a
usura ed erano fedeli alle loro mogli.
Dalle Passioni dei martiri veniamo a
sapere che i primi cristiani erano
presenti in tutti gli ambienti sociali,
dagli schiavi ai liberti ai senatori,
ciascuno impegnato a compiere i
propri doveri umani e professionali.
Se giungeva la persecuzione, molti



l’affrontavano con coraggio, lieti di
dare una testimonianza che li
rendeva simili a Cristo. Ciò significa
che i primi cristiani erano
pienamente inseriti nella loro
società, cercando di circoscrivere gli
aspetti negativi o corrotti che essa
presentava, rafforzandone gli aspetti
positivi, per esempio dedicandosi alle
attività di insegnamento
comprendenti le parti della filosofia
e della letteratura compatibili col
cristianesimo. I primi cristiani, fin
dal tempo di san Paolo, non si posero
mai contro lo Stato romano, a
differenza di qualche eretico che
ritenne un errore collaborare con
uno Stato persecutore.

Nascita e sviluppo degli Ordini
religiosi Cessate le persecuzioni e
sopraggiunta la grande crisi del
mondo antico, di fronte ai problemi
della vita sociale non furono pochi
coloro che attuarono una vera e
propria fuga dal mondo, rinunciando



a tutto come fecero Antonio eremita,
Paolo del deserto e Pacomio cenobita,
tre egiziani. A seguito della Vita di
Antonio scritta da sant’Atanasio,
protagonista della teologia che
trionfò al concilio di Nicea, l’ideale
monastico conobbe in oriente un
successo a dir poco clamoroso,
diffondendosi in Egitto, Siria,
Palestina, Asia Minore. Con san
Girolamo si ebbe la diffusione del
monachesimo anche in occidente,
con vari esperimenti culminati con la
creazione di Montecassino da parte
di san Benedetto. Crollato l’Impero
romano d’Occidente, nei secoli che
seguirono il monachesimo della
regola benedettina divenne la più
importante istituzione culturale e
tutti ammettono che la
sopravvivenza della cultura antica si
deve alle cure dei monasteri
medievali, vera e propria oasi di
razionalità in mezzo a una società
barbarica fondata sul mito del
guerriero che con la spada risolve i



problemi dell’esistenza. Il libro di
Rodney Stark, La vittoria della
ragione, Lindau, Torino 2006, risulta
la più splendida rettifica di idee circa
l’importanza del monachesimo per la
rinascita europea. Si deve ai monaci
la ripresa dell’agricoltura, la
specializzazione dei raccolti e la
creazione di fiere e mercati per
venderli, il ritorno all’economia
monetaria e alla democrazia, vissuta
nei monasteri e comunicata come
ideale ai nascenti comuni, la ripresa
della cultura con la nascita e lo
sviluppo delle università. Il successo
dei monasteri fu in qualche modo
eccessivo, perché all’inizio del
Duecento esplose la protesta
pauperista che accusava i monaci di
avere dimenticato l’ideale della
povertà, dal momento che
apparivano meglio nutriti, alloggiati
e abbigliati dei contadini rimasti
molto indietro. Tale protesta fu
seguita dalla creazione degli Ordini
mendicanti, essenzialmente



Francescani e Domenicani, che a loro
volta hanno avuto un successo
eccessivo perché il loro modello di
povertà ha finito per imporsi come se
fosse l’unico. San Francesco era figlio
di un mercante ricco di Assisi, già
immerso in un sistema capitalistico
maturo, con commerci che lo
portavano d’estate nelle Fiandre e
nella Champagne, importando la
lana inglese da lavorare nell’inverno
successivo. Il figlio fu chiamato
Francesco perché alla nascita il
padre si trovava in Francia. La
madre era di Piccardia e perciò
insegnò al figlio a cantare in lingua
francese. La storia medievale, a
conoscerla bene, riserva molte
sorprese. Dopo il concilio di Trento e
dopo l’istituzione dei seminari
diocesani per formare in modo
adeguato il clero secolare, la
funzione di Ordini e Congregazioni
religiose divenne meno urgente e ci
fu una loro specializzazione negli
ambiti dell’assistenza, dell’istruzione,



delle missioni preclusi al clero
secolare.

Monachesimo e vita ordinaria La
storia del monachesimo e la sua
evoluzione attraverso il tempo
appare mirabile, ma esiste il pericolo
che abbia collocato in secondo piano
una realtà altrettanto importante,
ossia il fatto che l’invito di Cristo:
“Siate perfetti come è perfetto il
Padre vostro celeste” sia stato rivolto
a tutti i cristiani in qualunque stato
di vita essi si trovino. La fuga dal
mondo del monaco comportava
l’abbandono della vita in città, il
rifiuto di prendere parte alle attività
della politica, della cultura, dello
spettacolo, del divertimento, dello
sport giudicate una perdita di tempo
o una distrazione dalla
contemplazione. Il monaco rifiutava
anche l’esercizio di una professione,
la medicina, il notariato, il
commercio, l’insegnamento e
l’esercizio dei numerosi mestieri che



hanno il compito di rendere più
facile la vita a tutti gli uomini che
formano una comunità. Il lavoro è
scambio di prestazioni professionali
che comporta una specializzazione
per raggiungere l’eccellenza. Il
lavoro è anche occasione per
esercitare la socievolezza, una virtù
necessaria agli uomini. Il monaco
metteva da parte tutto ciò ritenendo
che fosse più urgente vivere da
subito al cospetto delle realtà ultime
che mettono in contatto con
l’eternità: morte, giudizio, inferno,
paradiso. Tutto ciò configura il
monachesimo come una vocazione
eccezionale, ossia non adatta a tutti
coloro che comprendono il dovere di
santificare tutte le realtà presenti nel
mondo, che è buono come tutto ciò
che è uscito dalle mani di Dio, anche
quando gli uomini fanno di tutto per
renderlo poco vivibile.

La nascita dell’Opus Dei Quando il 2
ottobre 1928 san Josemaria Escrivá



“vide” l’Opus Dei come una chiamata
universale alla santità, senza bisogno
di abbandonare le attività ordinarie
del lavoro e della vita famigliare, da
appena undici anni era stato
codificato il nuovo Codice di Diritto
Canonico, ma risultò che in esso non
c’era posto per inquadrare
giuridicamente il suo carisma
fondazionale. Il fatto non era nuovo
nella storia della Chiesa: bisognava
attendere che la vita suggerisse il
nuovo inquadramento giuridico,
secondo il detto “se son rose
fioriranno”. San Josemaria Escrivá
per tutta la vita ripeté che l’ideale
modello era la vita dei primi
cristiani, vissuti quando non
esistevano gli Ordini religiosi, per i
quali aveva somma venerazione, ma
sempre ribadendo che l’Opus Dei
non era l’ultimo anello del loro
sviluppo. Egli era cresciuto in una
famiglia normale, allegra, cristiana;
da giovane aveva mostrato notevole
inclinazione per lo studio e volentieri



avrebbe fatto l’architetto, anche se in
seguito optò per la giurisprudenza.
Accettò il sacerdozio quando si rese
conto che la Provvidenza gli
assegnava il compito di realizzare
qualcosa che ancora non riusciva a
comprendere, pensando che in
questa condizione poteva collocarsi
meglio al servizio di Dio. Certamente
non divenne sacerdote per far
carriera ecclesiastica. Tutto il suo
insegnamento finì per ruotare
intorno al dovere di ogni cristiano di
santificarsi nella situazione di vita e
nel lavoro cui si sarebbe dedicato
anche senza conoscere l’Opus Dei.
Non a caso il papa Giovanni Paolo II
lo ha definito “il santo della vita
ordinaria”.

L’etica protestante e lo spirito del
capitalismo Nel 1905 il grande
sociologo tedesco Max Weber
pubblicò un saggio fortunato, dal
titolo quanto mai felice che equivale
a un riassunto del suo contenuto. La



tesi di Weber è che il
protestantesimo, specialmente nella
versione di Calvino, che sosteneva
un’antropologia pessimista circa la
natura umana dopo il peccato
originale, radicalmente corrotta e
giustamente condannata, si colloca
all’inizio dello sviluppo grandioso di
quel fenomeno che unifica il lavoro
umano, il risparmio, il mercato, le
materie prime, il commercio, la
finanza dando vita all’economia
politica in grado di rendere l’Europa
padrona del mondo. Tuttavia,
Calvino affermava che l’uomo non si
salva per mezzo delle opere buone
compiute in vita, bensì solamente per
grazia, ossia per iniziativa divina. Il
successo nella vita presente, perciò,
appariva al fedele come segno della
predestinazione alla salvezza. Detto
in altri termini, quando si impiega il
proprio denaro, non esiste differenza
tra remunerazione equa e
remunerazione usuraria, perché le
azioni umane sono tutte ugualmente



colpevoli, bensì occorre tener
d’occhio un unico aspetto tecnico,
quello della remunerazione più alta.
Si dice che l’etica protestante è
un’etica del successo, ossia che è
importante il risultato finale
dell’azione, non tanto l’intenzione
dell’agente, risultando morale ciò che
viene considerato tale dalle persone
formanti l’opinione pubblica di un
certo ambiente. Il protestante non ha
il conforto della direzione spirituale
con la confessione che può affinare
la sua sensibilità morale: ha
solamente la Sacra Scrittura che
interpreta soggettivamente. Perciò il
protestante lavora specialmente
nelle attività di rischio e dal successo
della sua intrapresa può dedurre se
si salverà o meno. Il saggio di Weber
è molto articolato e corredato da
analisi statistiche indicanti che tra i
cattolici, in campioni omogenei,
prevalevano le attività tradizionali
come agricoltura e piccolo
commercio, mentre tra i protestanti



prevalevano le attività di rischio,
industria, grande commercio,
finanza. Come è noto, i giornalisti
semplificano le tesi scientifiche,
anche quelli intelligenti come
Montanelli, che per tutta la vita
rimpiangeva il fatto che in Italia
fosse mancata la riforma protestante
e che perciò nel XVII e XVIII secolo ci
fosse stata una stagnazione
economica, da attribuire al
cattolicesimo. Il dibattito, aperto un
secolo fa, ha permesso di guadagnare
molti punti fermi.

Il lavoro protagonista della storia
umana Per tutta la durata del mondo
antico e medievale il prestito su
interesse era stato condannato dalla
morale corrente. Si pensava che non
fosse lecito far generare al denaro
altro denaro senza passare
attraverso il lavoro. Anche il Corano
condannava il prestito su interesse e
perciò le banche islamiche aggirano
la norma come se si trattasse di utili



d’impresa. Gli ebrei ritenevano di
non poter prestare su interesse ad
altri ebrei, ma di poterlo fare con i
gentili. Spesso i monasteri o alcuni
Ordini religiosi come i Templari
prestavano con un certo margine
d’interesse, intuendo che per
giustizia i pericoli propri di ogni
prestito andavano remunerati.
Abbiamo accennato al fatto che la
tecnica capitalistica in Italia era
perfettamente matura nel XII e XIII
secolo e che per svilupparsi il
capitalismo ha bisogno di istituti di
credito, nonostante le riserve della
cultura ecclesiastica e dell’etica
classica che proprio in quel momento
veniva riscoperta sui testi di
Aristotele. Si pensava di poter
aggirare la norma che vietava l’usura
iscrivendo nel registro della partita
doppia anche Domineddio, o una
voce equivalente, che compariva
sempre nei testamenti sotto forma di
lasciti per opere pie, dal momento
che il peccato di furto si estingue col



pentimento, ma che occorre anche la
restituzione del maltolto. Si tratta di
un evidente ritardo della dottrina
filosofica. I Francescani, più vicini
alle esigenze della povera gente,
compresero per primi la necessità di
istituire i Monti di Pietà, dove
“monte” significa un capitale
radunato dalle offerte dei ricchi. Col
passare del tempo ci si rese conto che
il Monte di Pietà esauriva il capitale
se prestava alla pari. Verso la fine del
XV secolo, al tempo di Lodovico il
Moro signore di Milano, fu istituito
un Monte di Pietà che prevedeva una
remunerazione del 5% del capitale
prestato. In questo modo il Monte di
Milano poté operare fino al 1797,
quando fu requisito da Napoleone
per rifornire i suoi soldati. Nel secolo
XVI, la famosa scuola di Salamanca
promossa da quel genio che fu
Francisco da Vitoria, il fondatore del
diritto internazionale, comprese che
ogni lavoro deve essere remunerato,
e che anche il servizio bancario era



un lavoro, sempre ricordando che
l’interesse non doveva superare una
soglia al di là della quale scattava
l’usura, ossia una ingiusta
remunerazione del denaro prestato.
Quando esplose la Riforma
protestante, certamente avvenne un
irrigidimento dei cattolici sulle
questioni finanziarie, mentre tra i
protestanti si diffuse il sistema di
grandi società anonime che
radunavano capitali ingenti, per
esempio con la formazione della
Compagnia delle Indie Orientali
olandese che monopolizzò il
commercio delle spezie asiatiche.
Tuttavia, anche questa circostanza
chiarì che ormai erano i poveri a
finanziare i ricchi e non viceversa,
come accadeva un tempo quanto i
poveri erano preda degli strozzini. Il
prestito sotto forma di risparmi dei
poveri era giusto che fosse
remunerato. Nel secolo XVIII
avvenne con Adam Smith la
creazione di un modello razionale di



economia politica in grado di
chiarire che la ricchezza delle
nazioni era prodotta dal lavoro
umano, non dal possesso di metalli
preziosi o materie prime.
Quest’opera comparve nel 1776,
proprio quando le Tredici colonie
inglesi d’America si proclamarono
indipendenti, iniziando un’epopea di
lavoro, di colonizzazione, con libertà
di commercio, di impresa, di credito
che ha promosso la rivoluzione
industriale, con le conseguenze
sociali e politiche seguite anche in
Europa a partire dalla rivoluzione
francese.

Sviluppi del marxismo Sono passati
pochi anni dalla caduta teorica e
pratica del marxismo e ora siamo in
grado di comprendere il motivo
principale del suo fallimento, così
come siamo in grado di prevedere il
fallimento delle forme estreme
assunte dalla globalizzazione ora
imperante. A Marx l’economia



politica classica sembrò una
sovrastruttura borghese per
giustificare il proprio potere. Ritenne
di avere scoperto il punto debole
dell’economia politica borghese in
una legge che definì tendenza alla
caduta del saggio marginale dei
profitti. In termini semplificati
ritenne che nel giro di pochi anni
tutto il capitale di impresa sarebbe
finito nelle mani di pochi oligopolisti
e che i proletari, consapevoli di poter
perdere solamente le proprie catene,
si sarebbero ribellati, avrebbero
imposto la dittatura del proletariato,
per poi distruggere lo Stato coi suoi
apparati repressivi e le classi sociali.
Era la creazione del capitalismo di
Stato che alla prova di fatti ha
prodotto più sprechi, disuguaglianze
e corruzione dei regimi capitalisti
borghesi.

La dottrina sociale della Chiesa A
partire dall’enciclica Rerum Novarum
di Leone XIII la Chiesa cattolica ha



trovato nel proprio tesoro di dottrine
gli elementi per redigere un
insegnamento che recentemente è
stato riunito in un volume di
notevole importanza, Compendio
della dottrina sociale della Chiesa, a
cura del Pontificio Consiglio della
Giustizia e della Pace. In questa sede
possiamo dire solamente che col 
Genesi la Chiesa era in possesso della
dottrina vera circa il lavoro, dove si
afferma che “Dio creò l’uomo perché
lavorasse” dal momento che “l’uomo
è fatto per il lavoro come l’uccello
per volare”. Il peccato originale non
comportò l’obbligo grave del lavoro,
bensì solamente la fatica a volte
avvilente che esso comporta. Occorre
ricordare che la civiltà classica greco-
latina considerò sempre il lavoro
manuale come attività degna di
schiavi, considerando adatti all’uomo
libero solo i negozia al servizio dello
Stato e gli otia intellettuali per la
propria crescita interiore. Occorre
ricordare che quando la Chiesa



raccomandava il riposo festivo per
gli addetti ai lavori materiali, mentre
non prevedeva l’astensione dal
lavoro intellettuale, faceva qualcosa
a favore dei più umili. Nella storia
della Chiesa è sempre stata presente
la preoccupazione per quella frangia
di persone marginali –bambini,
malati, vedove, anziani- incapaci di
provvedere a se stessi. I riformatori
protestanti nel XVI secolo
consideravano la povertà
conseguenza della pigrizia e di altri
vizi, abbandonando i poveri al
braccio secolare della legge. I pastori
protestanti, coniugati, finivano per
appartenere alla classe media della
popolazione e non si curavano dei
poveri considerati dei devianti, a
differenza di quanto facevano le
grandi imprese caritative di cui è così
ricca la storia della Chiesa dagli
ospedali, agli orfanotrofi, ai
cronicari, alle scuole per sordi e
muti, formanti il mirabile capitolo
dell’assistenza che ai nostri giorni ha



conosciuto nuovi capitoli come la
congregazione di madre Teresa di
Calcutta. Le grandi encicliche sociali
del papa Giovanni Paolo II hanno
completato l’edificazione della
dottrina sociale della Chiesa in un
modo che appare mirabile a tutti
coloro che lo accostino senza
pregiudizi ideologici.

San Josemaria Escrivá Il fondatore
dell’Opus Dei non ha mai affrontato
sul piano teoretico i problemi del
lavoro. La sua indagine è frutto di
una conoscenza per amore che lo ha
portato a identificarsi con la Chiesa,
con la Scrittura, facendo tesoro
dell’esperienza della sua famiglia e
della sapienza frutto di una vita di
fede autentica. Egli ha meditato e
fatto comprendere l’importanza dei
trent’anni di vita ordinaria vissuti da
Cristo nella bottega di Giuseppe,
assorbito da un lavoro costante al
servizio di coloro che avevano
bisogno degli oggetti fabbricati in



quella bottega. Se il Figlio di Dio ha
fatto il falegname, qualunque altro
lavoro, compreso quello domestico,
possiede una dignità assoluta e
diviene via di salvezza che permette
di giungere alla vita eterna. Il lavoro
ben fatto è scuola di tutte le virtù
divenendo occasione di incontro con
gli altri uomini ai quali occorre
comunicare il Vangelo di Cristo.
Infine dalla qualità del nostro lavoro
dipende la felicità di coloro che ci
circondano, oltre alla nostra.

Interessanti argomentazioni sul tema
trattato si possono trovare nel libro
di Paolo Zanotto: Cattolicesimo,
protestantesimo e capitalismo.
Dottrina cristiana ed etica del lavoro,
Rubbettino e Leonardo Facco editori,
Soveria Mannelli 2005.

Prof. Alberto Torresani



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/i-primi-cristiani-
il-lavoro-e-linsegnamento-di-san-

josemaria/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/i-primi-cristiani-il-lavoro-e-linsegnamento-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-it/article/i-primi-cristiani-il-lavoro-e-linsegnamento-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-it/article/i-primi-cristiani-il-lavoro-e-linsegnamento-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-it/article/i-primi-cristiani-il-lavoro-e-linsegnamento-di-san-josemaria/

	I primi cristiani, il lavoro e l’insegnamento di san Josemaría

