
opusdei.org

"I poveri li avete
sempre con voi" |
Quinta giornata
mondiale dei poveri

Pubblichiamo il messaggio di
papa Francesco in occasione
della quinta Giornata Mondiale
dei Poveri, che si celebra in
tutta la Chiesa domenica 14
novembre 2021.

13/11/2021

1. «I poveri li avete sempre con
voi» (Mc 14,7). Gesù pronunciò
queste parole nel contesto di un



pranzo, a Betania, nella casa di un
certo Simone detto “il lebbroso”,
alcuni giorni prima della Pasqua.
Come racconta l’evangelista, una
donna era entrata con un vaso di
alabastro pieno di profumo molto
prezioso e l’aveva versato sul capo di
Gesù. Quel gesto suscitò grande
stupore e diede adito a due diverse
interpretazioni.

La prima è l’indignazione di alcuni
tra i presenti, compresi i discepoli, i
quali considerando il valore del
profumo – circa 300 denari,
equivalente al salario annuo di un
lavoratore – pensano che sarebbe
stato meglio venderlo e dare il
ricavato ai poveri. Secondo il Vangelo
di Giovanni, è Giuda che si fa
interprete di questa posizione:
«Perché non si è venduto questo
profumo per trecento denari e non si
sono dati ai poveri?». E l’evangelista
annota: «Disse questo non perché gli
importasse dei poveri, ma perché era



un ladro e, siccome teneva la cassa,
prendeva quello che vi mettevano
dentro» (12,5-6). Non è un caso che
questa dura critica venga dalla bocca
del traditore: è la prova che quanti
non riconoscono i poveri tradiscono
l’insegnamento di Gesù e non
possono essere suoi discepoli.
Ricordiamo, in proposito, le parole
forti di Origene: «Giuda sembrava
preoccuparsi dei poveri […]. Se
adesso c’è ancora qualcuno che ha la
borsa della Chiesa e parla a favore
dei poveri come Giuda, ma poi si
prende quello che mettono dentro,
abbia allora la sua parte insieme a
Giuda» (Commento al vangelo di
Matteo, 11, 9).

La seconda interpretazione è data da
Gesù stesso e permette di cogliere il
senso profondo del gesto compiuto
dalla donna. Egli dice: «Lasciatela
stare; perché la infastidite? Ha
compiuto un’azione buona verso di
me» (Mc 14,6). Gesù sa che la sua



morte è vicina e vede in quel gesto
l’anticipo dell’unzione del suo corpo
senza vita prima di essere posto nel
sepolcro. Questa visione va al di là di
ogni aspettativa dei commensali.
Gesù ricorda loro che il primo
povero è Lui, il più povero tra i
poveri perché li rappresenta tutti. Ed
è anche a nome dei poveri, delle
persone sole, emarginate e
discriminate che il Figlio di Dio
accetta il gesto di quella donna. Ella,
con la sua sensibilità femminile,
mostra di essere l’unica a
comprendere lo stato d’animo del
Signore. Questa donna anonima,
destinata forse per questo a
rappresentare l’intero universo
femminile che nel corso dei secoli
non avrà voce e subirà violenze,
inaugura la significativa presenza di
donne che prendono parte al
momento culminante della vita di
Cristo: la sua crocifissione, morte e
sepoltura e la sua apparizione da
Risorto. Le donne, così spesso



discriminate e tenute lontano dai
posti di responsabilità, nelle pagine
dei Vangeli sono invece protagoniste
nella storia della rivelazione. Ed è
eloquente l’espressione conclusiva di
Gesù, che associa questa donna alla
grande missione evangelizzatrice:
«In verità io vi dico: dovunque sarà
proclamato il Vangelo, per il mondo
intero, in ricordo di lei si dirà anche
quello che ha fatto» (Mc 14,9).

2. Questa forte “empatia” tra Gesù e
la donna, e il modo in cui Egli
interpreta la sua unzione, in
contrasto con la visione
scandalizzata di Giuda e di altri,
aprono una strada feconda di
riflessione sul legame inscindibile
che c’è tra Gesù, i poveri e l’annuncio
del Vangelo.

Il volto di Dio che Egli rivela, infatti, è
quello di un Padre per i poveri e
vicino ai poveri. Tutta l’opera di Gesù
afferma che la povertà non è frutto



di fatalità, ma segno concreto della
sua presenza in mezzo a noi. Non lo
troviamo quando e dove vogliamo,
ma lo riconosciamo nella vita dei
poveri, nella loro sofferenza e
indigenza, nelle condizioni a volte
disumane in cui sono costretti a
vivere. Non mi stanco di ripetere che
i poveri sono veri evangelizzatori
perché sono stati i primi ad essere
evangelizzati e chiamati a
condividere la beatitudine del
Signore e il suo Regno (cfr Mt 5,3).

I poveri di ogni condizione e ogni
latitudine ci evangelizzano, perché
permettono di riscoprire in modo
sempre nuovo i tratti più genuini del
volto del Padre. «Essi hanno molto da
insegnarci. Oltre a partecipare del 
sensus fidei, con le proprie sofferenze
conoscono il Cristo sofferente. È
necessario che tutti ci lasciamo
evangelizzare da loro. La nuova
evangelizzazione è un invito a
riconoscere la forza salvifica delle



loro esistenze e a porle al centro del
cammino della Chiesa. Siamo
chiamati a scoprire Cristo in loro, a
prestare ad essi la nostra voce nelle
loro cause, ma anche ad essere loro
amici, ad ascoltarli, a comprenderli e
ad accogliere la misteriosa sapienza
che Dio vuole comunicarci attraverso
di loro. Il nostro impegno non
consiste esclusivamente in azioni o
in programmi di promozione e
assistenza; quello che lo Spirito mette
in moto non è un eccesso di
attivismo, ma prima di tutto
un’attenzione rivolta all’altro
considerandolo come un’unica cosa
con sé stesso. Questa attenzione
d’amore è l’inizio di una vera
preoccupazione per la sua persona e
a partire da essa desidero cercare
effettivamente il suo bene» (Esort.
ap. Evangelii gaudium, 198-199).

3. Gesù non solo sta dalla parte dei
poveri, ma condivide con loro la
stessa sorte. Questo è un forte

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio


insegnamento anche per i suoi
discepoli di ogni tempo. Le sue
parole “i poveri li avete sempre con
voi” stanno a indicare anche questo:
la loro presenza in mezzo a noi è
costante, ma non deve indurre a
un’abitudine che diventa
indifferenza, bensì coinvolgere in
una condivisione di vita che non
ammette deleghe. I poveri non sono
persone “esterne” alla comunità, ma
fratelli e sorelle con cui condividere
la sofferenza, per alleviare il loro
disagio e l’emarginazione, perché
venga loro restituita la dignità
perduta e assicurata l’inclusione
sociale necessaria. D’altronde, si sa
che un gesto di beneficenza
presuppone un benefattore e un
beneficato, mentre la condivisione
genera fratellanza. L’elemosina, è
occasionale; la condivisione invece è
duratura. La prima rischia di
gratificare chi la compie e di
umiliare chi la riceve; la seconda
rafforza la solidarietà e pone le



premesse necessarie per raggiungere
la giustizia. Insomma, i credenti,
quando vogliono vedere di persona
Gesù e toccarlo con mano, sanno
dove rivolgersi: i poveri sono
sacramento di Cristo, rappresentano
la sua persona e rinviano a Lui.

Abbiamo tanti esempi di santi e sante
che hanno fatto della condivisione
con i poveri il loro progetto di vita.
Penso, tra gli altri, a Padre Damiano
de Veuster, santo apostolo dei
lebbrosi. Con grande generosità
rispose alla chiamata di recarsi
nell’isola di Molokai, diventata un
ghetto accessibile solo ai lebbrosi,
per vivere e morire con loro. Si
rimboccò le maniche e fece di tutto
per rendere la vita di quei poveri
malati ed emarginati, ridotti in
estremo degrado, degna di essere
vissuta. Si fece medico e infermiere,
incurante dei rischi che correva e in
quella “colonia di morte”, come
veniva chiamata l’isola, portò la luce



dell’amore. La lebbra colpì anche lui,
segno di una condivisione totale con i
fratelli e le sorelle per i quali aveva
donato la vita. La sua testimonianza
è molto attuale ai nostri giorni,
segnati dalla pandemia di
coronavirus: la grazia di Dio è
certamente all’opera nei cuori di
tanti che, senza apparire, si
spendono per i più poveri in una
concreta condivisione.

4. Abbiamo bisogno, dunque, di
aderire con piena convinzione
all’invito del Signore: «Convertitevi e
credete nel Vangelo» (Mc 1,15).
Questa conversione consiste in primo
luogo nell’aprire il nostro cuore a
riconoscere le molteplici espressioni
di povertà e nel manifestare il Regno
di Dio mediante uno stile di vita
coerente con la fede che
professiamo. Spesso i poveri sono
considerati come persone separate,
come una categoria che richiede un
particolare servizio caritativo.



Seguire Gesù comporta, in proposito,
un cambiamento di mentalità, cioè di
accogliere la sfida della condivisione
e della partecipazione. Diventare
suoi discepoli implica la scelta di non
accumulare tesori sulla terra, che
danno l’illusione di una sicurezza in
realtà fragile ed effimera. Al
contrario, richiede la disponibilità a
liberarsi da ogni vincolo che
impedisce di raggiungere la vera
felicità e beatitudine, per riconoscere
ciò che è duraturo e non può essere
distrutto da niente e nessuno (cfr Mt
6,19-20).

L’insegnamento di Gesù anche in
questo caso va controcorrente,
perché promette ciò che solo gli occhi
della fede possono vedere e
sperimentare con assoluta certezza:
«Chiunque avrà lasciato case, o
fratelli, o sorelle, o padre, o madre, o
figli, o campi per il mio nome,
riceverà cento volte tanto e avrà in
eredità la vita eterna» (Mt 19,29). Se



non si sceglie di diventare poveri di
ricchezze effimere, di potere
mondano e di vanagloria, non si sarà
mai in grado di donare la vita per
amore; si vivrà un’esistenza
frammentaria, piena di buoni
propositi ma inefficace per
trasformare il mondo. Si tratta,
pertanto, di aprirsi decisamente alla
grazia di Cristo, che può renderci
testimoni della sua carità senza limiti
e restituire credibilità alla nostra
presenza nel mondo.

5. Il Vangelo di Cristo spinge ad avere
un’attenzione del tutto particolare
nei confronti dei poveri e chiede di
riconoscere le molteplici, troppe
forme di disordine morale e sociale
che generano sempre nuove forme di
povertà. Sembra farsi strada la
concezione secondo la quale i poveri
non solo sono responsabili della loro
condizione, ma costituiscono un peso
intollerabile per un sistema
economico che pone al centro



l’interesse di alcune categorie
privilegiate. Un mercato che ignora o
seleziona i principi etici crea
condizioni disumane che si
abbattono su persone che vivono già
in condizioni precarie. Si assiste così
alla creazione di sempre nuove
trappole dell’indigenza e
dell’esclusione, prodotte da attori
economici e finanziari senza
scrupoli, privi di senso umanitario e
responsabilità sociale.

Lo scorso anno, inoltre, si è aggiunta
un’altra piaga che ha moltiplicato
ulteriormente i poveri: la pandemia.
Essa continua a bussare alle porte di
milioni di persone e, quando non
porta con sé la sofferenza e la morte,
è comunque foriera di povertà. I
poveri sono aumentati a dismisura e,
purtroppo, lo saranno ancora nei
prossimi mesi. Alcuni Paesi stanno
subendo per la pandemia gravissime
conseguenze, così che le persone più
vulnerabili si trovano prive dei beni



di prima necessità. Le lunghe file
davanti alle mense per i poveri sono
il segno tangibile di questo
peggioramento. Uno sguardo attento
richiede che si trovino le soluzioni
più idonee per combattere il virus a
livello mondiale, senza mirare a
interessi di parte. In particolare, è
urgente dare risposte concrete a
quanti patiscono la disoccupazione,
che colpisce in maniera drammatica
tanti padri di famiglia, donne e
giovani. La solidarietà sociale e la
generosità di cui molti, grazie a Dio,
sono capaci, unite a progetti
lungimiranti di promozione umana,
stanno dando e daranno un
contributo molto importante in
questo frangente.

6. Rimane comunque aperto
l’interrogativo per nulla ovvio: come
è possibile dare una risposta
tangibile ai milioni di poveri che
spesso trovano come riscontro solo
l’indifferenza quando non il fastidio?



Quale via della giustizia è necessario
percorrere perché le disuguaglianze
sociali possano essere superate e sia
restituita la dignità umana così
spesso calpestata? Uno stile di vita
individualistico è complice nel
generare povertà, e spesso scarica sui
poveri tutta la responsabilità della
loro condizione. Ma la povertà non è
frutto del destino, è conseguenza
dell’egoismo. Pertanto, è decisivo
dare vita a processi di sviluppo in cui
si valorizzano le capacità di tutti,
perché la complementarità delle
competenze e la diversità dei ruoli
porti a una risorsa comune di
partecipazione. Ci sono molte
povertà dei “ricchi” che potrebbero
essere curate dalla ricchezza dei
“poveri”, se solo si incontrassero e
conoscessero! Nessuno è così povero
da non poter donare qualcosa di sé
nella reciprocità. I poveri non
possono essere solo coloro che
ricevono; devono essere messi nella
condizione di poter dare, perché



sanno bene come corrispondere.
Quanti esempi di condivisione sono
sotto i nostri occhi! I poveri ci
insegnano spesso la solidarietà e la
condivisione. È vero, sono persone a
cui manca qualcosa, spesso manca
loro molto e perfino il necessario, ma
non mancano di tutto, perché
conservano la dignità di figli di Dio
che niente e nessuno può loro
togliere.

7. Per questo si impone un differente
approccio alla povertà. È una sfida
che i Governi e le Istituzioni
mondiali hanno bisogno di recepire
con un lungimirante modello sociale,
capace di andare incontro alle nuove
forme di povertà che investono il
mondo e che segneranno in maniera
decisiva i prossimi decenni. Se i
poveri sono messi ai margini, come
se fossero i colpevoli della loro
condizione, allora il concetto stesso
di democrazia è messo in crisi e ogni
politica sociale diventa fallimentare.



Con grande umiltà dovremmo
confessare che dinanzi ai poveri
siamo spesso degli incompetenti. Si
parla di loro in astratto, ci si ferma
alle statistiche e si pensa di
commuovere con qualche
documentario. La povertà, al
contrario, dovrebbe provocare ad
una progettualità creativa, che
consenta di accrescere la libertà
effettiva di poter realizzare
l’esistenza con le capacità proprie di
ogni persona. È un’illusione da cui
stare lontani quella di pensare che la
libertà sia consentita e accresciuta
per il possesso di denaro. Servire con
efficacia i poveri provoca all’azione e
permette di trovare le forme più
adeguate per risollevare e
promuovere questa parte di umanità
troppe volte anonima e afona, ma
con impresso in sé il volto del
Salvatore che chiede aiuto.

8. «I poveri li avete sempre con
voi» (Mc 14,7). È un invito a non



perdere mai di vista l’opportunità
che viene offerta per fare del bene.
Sullo sfondo si può intravedere
l’antico comando biblico: «Se vi sarà
in mezzo a te qualche tuo fratello che
sia bisognoso […], non indurirai il tuo
cuore e non chiuderai la mano
davanti al tuo fratello bisognoso, ma
gli aprirai la mano e gli presterai
quanto occorre alla necessità in cui si
trova. […] Dagli generosamente e,
mentre gli doni, il tuo cuore non si
rattristi. Proprio per questo, infatti, il
Signore, tuo Dio, ti benedirà in ogni
lavoro e in ogni cosa a cui avrai
messo mano.Poiché i bisognosi non
mancheranno mai nella terra» (Dt
15,7-8.10-11). Sulla stessa lunghezza
d’onda si pone l’apostolo Paolo
quando esorta i cristiani delle sue
comunità a soccorrere i poveri della
prima comunità di Gerusalemme e a
farlo «non con tristezza né per forza,
perché Dio ama chi dona con
gioia» (2 Cor 9,7). Non si tratta di
alleggerire la nostra coscienza



facendo qualche elemosina, ma
piuttosto di contrastare la cultura
dell’indifferenza e dell’ingiustizia
con cui ci si pone nei confronti dei
poveri.

In questo contesto fa bene ricordare
anche le parole di San Giovanni
Crisostomo: «Chi è generoso non
deve chiedere conto della condotta,
ma solamente migliorare la
condizione di povertà e appagare il
bisogno. Il povero ha una sola difesa:
la sua povertà e la condizione di
bisogno in cui si trova. Non
chiedergli altro; ma fosse pure
l’uomo più malvagio al mondo,
qualora manchi del nutrimento
necessario, liberiamolo dalla fame.
[…] L’uomo misericordioso è un
porto per chi è nel bisogno: il porto
accoglie e libera dal pericolo tutti i
naufraghi; siano essi malfattori,
buoni o siano come siano quelli che
si trovano in pericolo, il porto li
mette al riparo all’interno della sua



insenatura. Anche tu, dunque,
quando vedi in terra un uomo che ha
sofferto il naufragio della povertà,
non giudicare, non chiedere conto
della sua condotta, ma liberalo dalla
sventura» (Discorsi sul povero
Lazzaro, II, 5).

9. È decisivo che si accresca la
sensibilità per capire le esigenze dei
poveri, sempre in mutamento come
lo sono le condizioni di vita. Oggi,
infatti, nelle aree del mondo
economicamente più sviluppate si è
meno disposti che in passato a
confrontarsi con la povertà. Lo stato
di relativo benessere a cui ci si è
abituati rende più difficile accettare
sacrifici e privazioni. Si è pronti a
tutto pur di non essere privati di
quanto è stato frutto di facile
conquista. Si cade così in forme di
rancore, di nervosismo spasmodico,
di rivendicazioni che portano alla
paura, all’angoscia e in alcuni casi
alla violenza. Non è questo il criterio



su cui costruire il futuro; eppure,
anche queste sono forme di povertà
da cui non si può distogliere lo
sguardo. Dobbiamo essere aperti a
leggere i segni dei tempi che
esprimono nuove modalità con cui
essere evangelizzatori nel mondo
contemporaneo. L’assistenza
immediata per andare incontro ai
bisogni dei poveri non deve impedire
di essere lungimiranti per attuare
nuovi segni dell’amore e della carità
cristiana, come risposta alle nuove
povertà che l’umanità di oggi
sperimenta.

Mi auguro che la Giornata Mondiale
dei Poveri, giunta ormai alla sua
quinta celebrazione, possa radicarsi
sempre più nelle nostre Chiese locali
e aprirsi a un movimento di
evangelizzazione che incontri in
prima istanza i poveri là dove si
trovano. Non possiamo attendere che
bussino alla nostra porta, è urgente
che li raggiungiamo nelle loro case,



negli ospedali e nelle residenze di
assistenza, per le strade e negli
angoli bui dove a volte si
nascondono, nei centri di rifugio e di
accoglienza… È importante capire
come si sentono, cosa provano e
quali desideri hanno nel cuore.
Facciamo nostre le parole accorate di
Don Primo Mazzolari: «Vorrei
pregarvi di non chiedermi se ci sono
dei poveri, chi sono e quanti sono,
perché temo che simili domande
rappresentino una distrazione o il
pretesto per scantonare da una
precisa indicazione della coscienza e
del cuore. […] Io non li ho mai contati
i poveri, perché non si possono
contare: i poveri si abbracciano, non
si contano»(“Adesso” n. 7 – 15 aprile
1949). I poveri sono in mezzo noi.
Come sarebbe evangelico se
potessimo dire con tutta verità:
anche noi siamo poveri, perché solo
così riusciremmo a riconoscerli
realmente e farli diventare parte



della nostra vita e strumento di
salvezza.

Roma, San Giovanni in Laterano, 13
giugno 2021,

Memoria di Sant’Antonio di Padova

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Foto: Ismael Sanchez

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/i-poveri-li-avete-
sempre-con-voi-quinta-giornata-

mondiale-dei-poveri/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/i-poveri-li-avete-sempre-con-voi-quinta-giornata-mondiale-dei-poveri/
https://opusdei.org/it-it/article/i-poveri-li-avete-sempre-con-voi-quinta-giornata-mondiale-dei-poveri/
https://opusdei.org/it-it/article/i-poveri-li-avete-sempre-con-voi-quinta-giornata-mondiale-dei-poveri/
https://opusdei.org/it-it/article/i-poveri-li-avete-sempre-con-voi-quinta-giornata-mondiale-dei-poveri/

	"I poveri li avete sempre con voi" | Quinta giornata mondiale dei poveri

