
opusdei.org

Gli altri ci
appartengono (II)

La correzione fraterna è un
frutto della vicinanza con l’altra
persona, ma per farla occorre
guardarla con la profondità con
cui la guarda Dio.

17/06/2021

«Giunse così a una città della
Samaria chiamata Sicar, vicina al
terreno che Giacobbe aveva dato a
Giuseppe suo figlio» (Gv 4, 5). Quel
viaggio e quel momento preciso
erano stati accuratamente
programmati da Gesù; voleva che



accanto al pozzo potessero
incontrarsi la sua sete e quella della
donna samaritana. Si tratta di un
ambiente propizio al dono, poiché lì
ogni cosa traspira la voglia di offrire:
la natura, il pozzo, l’acqua... Tuttavia
Gesù cerca il dono più grande: vuole
la gioia e la pace di un’anima scelta
sin dall’eternità, anche se negli ultimi
tempi non era stata vicina al cuore di
Dio.

La vicinanza è lo stile di Dio

San Josemaría diceva che «più che
nel “dare”, la carità consiste nel
“comprendere”»[1], nel farsi carico
dei problemi e delle difficoltà degli
altri. Quando ci comportiamo così, le
persone o le loro difficoltà non sono
più per noi qualcosa di estraneo, ma
fanno parte di noi stessi. Cristo non
si perse in calcoli di tempo o di
convenienza per andare all’incontro
con la samaritana. Chi si fa carico di
un’altra persona riconosce che essa è



un dono, e vi contempla l’immagine
di Dio, l’infinito amore con cui Gesù
l’ama. Ognuno è un dono per coloro
che gli stanno vicino e scoprirlo è il
primo passo per poterci aiutare a
vicenda. Gesù riconosce il dono che è
la vita della samaritana e perciò le
chiede da bere. Ha sete del suo
amore.

Il Papa vede l’origine di questo
atteggiamento, nel fatto che Gesù,
alcuni anni prima, abbia voluto
essere battezzato come chiunque
altro, benché per lui non sarebbe
stato necessario. Cristo va incontro
all’altro per comprenderlo, per stare
con lui, e non si limita ad assisterlo
da fuori. «Nel primo giorno del suo
ministero, Gesù ci offre così il suo 
manifesto programmatico. Ci dice che
Lui non ci salva dall’alto, con una
decisione sovrana o un atto di forza,
un decreto. No: Lui ci salva
venendoci incontro e prendendo su
di sé i nostri peccati. Ecco come Dio



vince il male del mondo:
abbassandosi, facendosene carico. È
anche il modo in cui noi possiamo
risollevare gli altri: non giudicando,
non intimando che cosa fare, ma
facendoci vicini, con-patendo,
condividendo l’amore di Dio. La
vicinanza è lo stile di Dio nei nostri
confronti»[2].

Diceva il fondatore dell’Opus Dei che
«la correzione fraterna fa parte dello
sguardo di Dio, della sua
Provvidenza amorevole»[3]. Chi si fa
carico del proprio fratello non
giudica gli altri: cerca di guardarli
come li guarda Dio, e perciò tutti gli
sembrano un tesoro, cerca di
custodirli come qualcosa di prezioso.
«La correzione fraterna nasce
dall’affetto; dimostra che vogliamo
che gli altri siano sempre più
felici»[4]. La convinzione di dover
cercare la loro felicità ci invita a
entrare nella loro vita con il massimo
rispetto per la loro libertà, perché



soltanto così l’amore è autentico.
Dare un aiuto a un nostro fratello
sulla via della santità ha più a che
vedere con una paziente e calda
notte di veglia, nella quale si aspetta
l’azione di Dio, che non con una
fredda supervisione. «Supervisionare
fa riferimento più alla esattezza della
dottrina e dei costumi, mentre
vegliare esprime meglio la
preoccupazione che vi sia sale e luce
nei cuori. Vigilare raccomanda di
stare allerta per un pericolo
imminente; vegliare parla invece di
sopportare, con pazienza, i processi
nei quali il Signore va mettendo in
atto la salvezza del suo popolo»[5].

È importante il cuore delle persone

«Mentre fate una correzione
fraterna, dovete amare i difetti dei
vostri fratelli»[6], diceva ancora san
Josemaría. Prendersi cura non
consiste soltanto nel curare una
piccola ferita, ma preoccuparsi di



una persona in maniera completa,
amarla nel tempo, proiettata verso il
cielo. In questo senso, è nel cuore
dell’uomo che si forgiano le buone o
le cattive azioni nel loro insieme (cfr.
Mt 15, 19): è questo ciò che ci
interessa, più che i piccoli dettagli
che assai spesso possono essere parte
di un modo di essere. Chi vuole
aiutare non rimane ancorato soltanto
all’esterno, non valuta isolatamente
un aspetto, ma guarda le vicende alla
luce dello zelo di santità dell’altro,
togliendosi i sandali perché entra
nelle profondità della sua anima (cfr.
Es 3, 5). Una correzione fraterna
esprime in qualche modo
l’atteggiamento di chi vuole aiutare a
scoprire i doni che Dio vuole
regalarci nelle mille e una battaglie
quotidiane: «Se tu conoscessi il dono
di Dio» (Gv 4, 10). ogni aiuto deve
presentarsi così, come una lente per
scoprire il dono che è racchiuso in
ogni lotta. Nella correzione fraterna
dobbiamo essere chi veglia



teneramente sulla santità dell’altro,
non come chi vigila sul compimento
di «certi standard che ci siamo
prefissati»[7].

Gesù, per esempio, non si limita alle
questioni marginali della vita della
samaritana. Va al nocciolo del dolore
di quell’anima prediletta. Attraverso
la conversazione Gesù ha cercato di
condurla verso quella verità che
ormai non la fa vergognare. Perciò
ritorna in città e racconta a tutti di
essersi sentita come liberata: «Mi ha
detto tutto quello che ho fatto. Che
sia lui il Cristo?» (Gv 4, 29).

Gesù ci insegna che lo sguardo di Dio
è penetrante. Sa elevarsi da ciò che è
apparentemente insignificante fino a
ciò che è spirituale, grande e
rilevante. È paziente, vede ogni cosa
come parte dell’insieme di una vita
intera. «Nel nostro mondo
impregnato di individualismo, è
necessario riscoprire l’importanza



della correzione fraterna, per
camminare insieme verso la santità
[...]. È un grande servizio aiutare e
lasciarsi aiutare a leggere se stessi
con verità, per migliorare la propria
vita e camminare più rettamente
nella via del Signore. C’è sempre
bisogno di uno sguardo che ama e
corregge, che conosce e riconosce,
che discerne e perdona (cfr Lc 22,61),
come ha fatto e fa Dio con ciascuno
di noi»[8]. Questo sguardo non si
limita soltanto ai dettagli di poca
importanza, non li magnifica;
piuttosto si riempie di speranza per
grandi prospettive e, se è il caso, lo
trasmette. Sa di adempiere a un
desiderio espresso da Gesù, e cerca
quindi di farlo come lo farebbe lui:
«Va’ e ammoniscilo fra te e lui solo;
se ti ascolterà, avrai guadagnato il
tuo fratello» (Mt 18, 15).

Attraverso la correzione fraterna
sosteniamo un fratello nei suoi
desideri di santità concreti e



quotidiani. Non è una correzione
complessiva, perché Dio sta
operando in ogni persona, ma
esattamente il contrario: una
conferma che la santità è compatibile
con la debolezza. Può esserci di aiuto
questa frase di san Giovanni
Crisostomo: «Il Signore non dice:
accusate, rimproverate, chiedete
vendetta, ma correggete»[9].
Trasmettiamo agli altri il nostro
apprezzamento per la loro lotta,
riconosciamo i loro sentimenti,
sosteniamoli in questa battaglia; con
il nostro aiuto ricordiamo loro che
noi contiamo sul loro aiuto. In ogni
correzione fraterna c’è una
ammirazione discreta per il fratello e
per l’opera della grazia nella sua
anima.

Un frutto dell’amicizia

Per creare un contesto nel quale sia
possibile un appoggio del genere, è
necessaria la vicinanza, l’interesse



sincero, la preoccupazione reale per
la vita dell’altro. Chi fa favori di
fratello e conosce gli altri
profondamente, può intavolare una
relazione di reciproca e autentica
amicizia. La correzione fraterna è un
frutto naturale di questo terreno
coltivato con pazienza. Inoltre, per
poter entrare nel cuore degli altri è
indispensabile l’empatia. Non è
possibile compiere questo servizio
dall’esterno né da lontano. Ai nostri
giorni si eseguono operazioni
chirurgiche di grande precisione con
uno strumentario che è capace di
operare all’interno dei pazienti senza
che sia necessario praticare chirurgie
invasive. Si potrebbe dire che un
fratello che si fa carico dell’altro,
cerca di penetrare fino al luogo sacro
che è il cuore delicatamente, senza
invadere questa intimità.

È indispensabile anche conoscere
bene chi si sta per correggere. Vi
sono alcune disposizioni del



temperamento che ci rendono molto
differenti gli uni dagli altri e che san
Josemaría considerava la parte
centrale di quel «numeratore
diversissimo»[10] delle persone
nell’Opus Dei e nella Chiesa. Non è
giusto pensare che questa diversità
di reazioni sia dovuta all’umiltà di
chi riceve la correzione fraterna o
alla sua suscettibilità. Per alcuni le
parole, persino le più delicate,
costituiscono facilmente un
rimprovero; Gesù li pone davanti alla
loro verità con elogi e delicatezze. Lo
ha fatto, per esempio, con la donna
che gli ha unto i piedi in casa di
Simone il fariseo (cfr. Lc 7, 36-50).
Altri, invece, se le parole non sono
particolarmente chiare, sentono una
mancanza di interesse e di autentico
affetto. Marta ha avuto bisogno di
sentire il suo nome due volte per
scoprire che anche lei poteva
scegliere nel suo lavoro la parte
migliore (cfr. Lc 10, 38-42). Tommaso
ha avuto bisogno della vicinanza



fisica del Signore per essere
nuovamente l’apostolo fedele che
darà la vita per il suo maestro (cfr. 
Gv 20, 26-29). Al buon ladrone la
correzione arrivò mediante un dono
inaspettato: quello stesso pomeriggio
sarebbe stato con Gesù nel paradiso
(cfr. Lc 23, 39-43). La samaritana ha
avuto bisogno di un certo tempo, di
un colloquio sereno e tranquillo, in
un luogo appartato: da sola con Gesù.
Nel vangelo non vi sono due persone
uguali, né due reazioni uguali, come
del resto non vi sono tra coloro che
stanno attorno a noi.

«Quando facciamo qualcosa che non
va bene, ci aiutano con la benedetta
correzione fraterna, che richiede un
affetto molto soprannaturale e molta
forza di volontà, perché spesso costa
molto esercitarla. Con lealtà ci
avvertono di ciò che non va e ci
indicano le motivazioni. Nello stesso
tempo, a tua insaputa, vanno dicendo
che sei un sant’uomo, che sei più



buono del pane. Non è una cosa
bellissima, figli miei? Stiamo
parlando di lealtà, e questa è lealtà
umana. Non stiamo mentendo, non
affermiamo che l’altra persona
scarseggia di qualche eccellenza
umana; però non tolleriamo mai che
venga criticata alle sue spalle. Le
cose sgradevoli gliele diciamo così,
con affetto, affinché le corregga»[11].

* * *

San Josemaría, con profonda
convinzione avendolo sperimentato
sulla sua pelle, sia in modo passivo
che attivo, affermava: «Convinciti:
quando fai la correzione fraterna,
assieme a Gesù stai aiutando tuo
fratello a portare la Croce; un aiuto
assolutamente soprannaturale,
perché la correzione fraterna va
preceduta, accompagnata e seguita
dalla tua preghiera»[12]. A Cana di
Galilea Maria si accorge che è finito il
vino e questo potrebbe



compromettere la gioia dei novelli
sposi. Da buona osservatrice, mette
in atto una correzione materna. Cerca
la soluzione, parla con Gesù, parla
con il personale di servizio. Aiutare
in tal modo una sorella o un fratello
significa ottenere per loro da Cristo il
vino migliore. E questo si ottiene
soltanto mettendo le anime accanto a
lui, parlando a Gesù di loro, sapendo
che chi più le ama è colui che si è
assunto la missione di salvarle.

Diego Zalbidea

[1] San Josemaría, Cammino, n. 463.

[2] Papa Francesco, Angelus, 10-
I-2021.

[3] Mons. Javier Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá,
Leonardo, Milano 2001, p. 127.



[4] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
Pastorale, 1-XI-2019, n. 16.

[5] Francesco card. Bergoglio, X
Assemblea Generale Ordinaria del
Sinodo dei Vescovi, 2-X-2001.

[6] San Josemaría, Appunti da una
riunione familiare, 18-X-1972.

[7] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
Pastorale, 28-X-2020, n. 6.

[8] Benedetto XVI, Messaggio per la
Quaresima del 2012, n. 1.

[9] San Giovanni Crisostomo, 
Homiliae in Matthaeum, n. 60, 1.

[10] Nell’Opus Dei c’è posto per tutti;
perciò san Josemaría scriveva che,
anche se il «comune denominatore»
è la ricerca della santità, esistono
«numeratori molto diversi
(autonomia) corrispondenti alle
diverse condizioni del loro carattere
e del loro temperamento, e persino



un diverso cammino attraverso il
quale Gesù condurrà le sue anime», 
Appunti intimi, n. 511.

[11] San Josemaría, Appunti da una
riunione familiare, 21-V-1970.

[12] Mons. Javier Echevarría, 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá,
Leonardo, Milano 2001, p. 128.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-
appartengono-ii/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-appartengono-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-appartengono-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-appartengono-ii/

	​Gli altri ci appartengono (II)

