
opusdei.org

Gli altri ci
appartengono (I)

L’amicizia e l’amabilità sono il
terreno fertile della correzione
fraterna; Dio interviene nelle
nostre relazioni per trarre il
meglio da ognuno.

01/06/2021

Gesù ritorna a Cafarnao; appena
entrato in città, gli si avvicina un
centurione, La scena lascia perplessi
i presenti, perché non era abituale
che un membro dell’esercito romano
si rivolgesse con tanto rispetto e
deferenza a un giudeo: «Signore, il



mio servo è in casa, a letto,
paralizzato e soffre
terribilmente» (Mt 8, 6). Il militare,
pur essendo un uomo abituato a
controllare le situazioni in cui si
muove, sa che esistono tanti settori
della vita nei quali non può
esercitare il suo comando. Anche se
il suo lavoro consiste nello stabilire
un certo ordine, sa che tante cose
importanti gli sfuggono. Proprio per
questo non esita a chiedere aiuto.
Gesù, che conosce le sue disposizioni
interiori, non lo lascia neppure finire
di parlare: «Verrò e lo guarirò» (Mt 8,
7). Sant’Agostino, nel commentare
questo brano, diceva che «l’umiltà
del centurione fu la porta attraverso
la quale il Signore entrò per
impossessarsi pienamente di colui
che già possedeva»[1].

Una famiglia coinvolta nella lotta

Il Signore è commosso dal fatto che il
centurione romano, malgrado il suo



potere e le sue insegne, riconosca di
non avere alcuna possibilità di
aiutare il servo tanto amato. Il
centurione rende noto
pubblicamente di non essere in
grado di ottenere tutto. Questa
disposizione di sapersi bisognoso, in
qualche modo, fa parte di ogni
cammino di santità: ci riconosciamo
deboli, sappiamo che Dio è il
protagonista principale e che per
compiere la sua opera si avvale della
collaborazione di coloro che ha
messo sulla nostra strada. Come quel
servo, anche le nostre ferite
aspettano di essere guarite e i nostri
dolori aspettano le cure dell’altro.
«Questa solidarietà fraterna non è
una figura retorica, un modo di dire,
ma è parte integrante della
comunione tra i cristiani. Se la
viviamo, noi siamo nel mondo segno,
“sacramento” dell’amore di Dio [...].
È una comunione che ci rende capaci
di entrare nella gioia e nel dolore



altrui per farli nostri
sinceramente»[2].

Nella santa Messa, per esempio,
riconosciamo questa realtà e
chiediamo a tutta la Chiesa di
pregare per noi: «Confesso a Dio
onnipotente e a voi, fratelli, che ho
molto peccato [...]. E supplico [...] voi
fratelli di pregare per me il Signore
Dio nostro»[3]. In realtà non si tratta
di qualcosa di straordinario perché
ognuno di noi nasce dipendente dagli
altri. Non siamo venuti al mondo per
una decisione personale, non
possiamo sussistere da soli, neppure
potremmo parlare senza una
comunità che ci accolga. Avere
bisogno degli altri fa parte della
nostra natura. Per questo san
Giovanni della Croce dice che chi si
isola «è come il carbone acceso che
sta solo: prima o poi si raffredderà
ma non si accenderà di certo... E
colui che diventa cieco, non si alzerà
da solo; se si alzasse, si



incamminerebbe per una strada che
non gli è conveniente»[4].

Quando accettiamo la collaborazione
del prossimo, ci mettiamo in una
situazione simile a quella del
centurione che chiede aiuto e a
quella del servo che viene guarito dal
suo male. Succede così, per esempio,
con la correzione fraterna. Questa
consuetudine evangelica consiste nel
fatto che un’altra persona, dopo aver
meditato la questione alla presenza
di Dio nella sua preghiera, magari
anche dopo aver chiesto consiglio a
un altro, ci dà un suggerimento per
migliorare un aspetto concreto della
nostra vita (cfr. Mt 18, 16-17). Questo
aiuto ci dà la certezza di essere parte
di una famiglia coinvolta nella nostra
stessa lotta. Perciò la correzione
fraterna è il contrario della critica,
della mormorazione o della
diffamazione. Mentre in queste
ultime si ha un giudizio e una
condanna, nell’aiuto fraterno



avviene un abbraccio che accoglie il
prossimo così come egli è e lo
incoraggia verso il futuro.

La migliore versione di ciascuno

La conversione permanente che la
vita cristiana comporta, in un certo
senso, non si propone di trasformarci
in persone diverse da quello che
siamo, ma di riuscire a essere, con la
grazia di Dio, la migliore versione di
noi stessi. I santi non sono stati
chiamati a spersonalizzarsi, ma a
colmare le proprie caratteristiche,
personali e uniche, con l’amore di
Cristo. San Paolo, per esempio, dopo
essersi convertito, non fu chiamato a
diminuire il suo zelo per tutto ciò che
è divino, ma a indirizzarlo verso la
vera pienezza. Ognuno di noi
possiede alcune caratteristiche
particolari volute da Dio, ha un
passato, è vissuto in un ambiente
sociale ben preciso, è padrone di un
modo di essere tutto suo... Dio non



vuole distruggere tutto questo, ma
divinizzarlo, farlo diventare
strumento della sua missione. Il
modo migliore che ha per
trasformarlo un po’ alla volta, è
attraverso le nostre relazioni,
mediante le persone che lasciamo
avvicinare alla nostra vita e che a
loro volta sono state spinte da Dio a
cercare la migliore versione di
ciascuno.

Porremmo dei limiti all’azione e ai
progetti di Dio se pensassimo di poter
ricevere il suo aiuto solamente
attraverso la lettura della sua parola
o i sacramenti. Questi sono
indubbiamente due ambiti
privilegiati, nei quali ci viene
trasmessa la sua grazia, ma Gesù fa
notare chiaramente l’importanza che
ha tutto ciò che il prossimo può fare
per noi; e non solo: è Cristo il
prossimo (cfr. Mt 25, 40; Lc 10, 16).
L’incarnazione stessa, con la quale
Gesù ha trasformato la vita di coloro



che erano a lui più vicini grazie
all’amicizia, ci ricorda il valore
salvifico delle relazioni personali, a
tu per tu, con gli altri. «Spesso Dio si
serve di un’amicizia autentica per
compiere la sua opera di
salvezza»[5]. Nella storia della
salvezza vediamo che Dio agisce
sempre in un popolo, in una
comunità, in una famiglia, in un
gruppo di amici; pensare che la
santità prescinda da ciò che gli altri
possono fare per noi, può essere
sintomo di isolamento, che non potrà
essere fecondo. Perciò è naturale che,
in un clima di amicizia, nasca la
correzione fraterna: tutti sono
impegnati a trarre il meglio da ogni
persona, senza inciampare in dettagli
di poca importanza, ma
preoccupandosi per quel profondo
anelito di santità che un po’ per volta
trabocca in parecchie manifestazioni
della vita quotidiana.



Il Papa ci ricordava che «la
santificazione è un cammino
comunitario da fare a due a due [...].
Allo stesso modo, ci sono molte
coppie di sposi sante, in cui ognuno
dei coniugi è stato strumento di
Cristo per la santificazione dell’altro.
Vivere e lavorare con altri è senza
dubbio una via di crescita spirituale.
San Giovanni della Croce diceva a un
discepolo: stai vivendo con altri
“perché ti lavorino e ti esercitino
nelle virtù” [...]. La comunità che
custodisce i piccoli particolari
dell’amore, dove i membri si
prendono cura gli uni degli altri e
costituiscono uno spazio aperto ed
evangelizzatore, è luogo della
presenza del Risorto che la va
santificando secondo il progetto del
Padre»[6].

Ogni aiuto è un regalo

Il centurione del vangelo sta
chiedendo un favore a Gesù e lo sa



bene. Sa che se il Signore decide di
entrare nella casa di un pagano poi
dovrà purificarsi, sicché non gli
chiede né di andare di persona né
che di fare il miracolo. È questa
disposizione che ottiene il prodigio di
Gesù: il centurione si rende amabile
a Cristo. Diciamo che una persona è 
amabile proprio quando, anche se
non pretende affetto, anche se non ci
obbliga a entrare in casa sua, si
guadagna ugualmente la nostra
stima e il nostro affetto. Essere una
persona amabile ci inserisce in un
sistema nel quale alcuni collaborano
con altri nella massima franchezza.
«Essere amabile non è uno stile che
un cristiano possa scegliere o
rifiutare [...]. L’amore amabile
genera vincoli, coltiva legami, crea
nuove reti d’integrazione, costruisce
una solida trama sociale. In tal modo
protegge sé stesso, perché senza
senso di appartenenza non si può
sostenere una dedizione agli
altri»[7].



Ecco alcuni modi per migliorare in
questo atteggiamento: non aver
timore di chiedere aiuto, essere
disposti ad ascoltare, far conoscere le
nostre preferenze senza imporle,
condividere le nostre preoccupazioni
e le cose che ci piacciono... «Questo
clima di amicizia, che ognuno è
chiamato a portare con sé, è frutto
della somma di tanti sforzi per
rendere la vita gradevole agli altri. È
importante crescere in affabilità,
gioia, pazienza, ottimismo,
delicatezza e in tutte le virtù che
rendono amabile la convivenza,
perché così le persone possano
sentirsi ben accolte ed essere
felici»[8]. Tutto questo genera nella
persona un modo di essere che,
benché non sia facile descrivere a
parole, è facile da scoprire. Se una
persona coltiva l’amabilità, è facile
avvicinarla, dialogare, essere gentili
con lei e dirle con sincerità quello
che pensiamo.



È molto facile amare colui con il
quale si può parlare apertamente,
anche nel caso in cui siano evidenti
le sue debolezze o abbia poche cose
in comune con noi. Tutti abbiamo
esperienza del fatto che ad alcune
persone costa meno suggerire
qualcosa. Dimostrano sempre di
essere grate, il loro volto rispecchia
la pace con la quale ricevono il
consiglio e addirittura ci fanno
notare l’impatto che il nostro piccolo
contributo ha nella loro vita. Non si
mettono sulla difensiva, in quanto si
rendono conto che chi cerca di dare
loro un aiuto non sta attaccando.
Non pensano che si stia mettendo
sotto processo il loro valore perché il
luogo nel quale nasce la correzione
fraterna è la comunità cristiana, la
casa, la famiglia, e lì siamo amati per
quello che siamo, e non per ciò che
facciamo bene o male. La difficoltà a
lasciarci aiutare può nascondere,
invece, una pretesa di essere amati
così come pensiamo di essere. Perciò



è importante anche alimentare
continuamente il terreno sul quale
può nascere un tale aiuto:
condividere il desiderio di santità va
di pari passo con la condivisione di
molte altre cose: aneliti,
preoccupazioni e gioie.

Chi coltiva la disposizione di essere
amabile, di rendere più facile l’aiuto
degli altri, spesso si meraviglia anche
del loro affetto e suole gradire
l’opera di misericordia che è l’aiuto o
correzione fraterna. I bambini
piccoli si meravigliano perché non
danno per scontato i gesti di amore.
Durante una riunione san Josemaría
confidava ad alcuni suoi figli: «In
questi giorni io sto chiedendo più che
mai al Signore – e lo chiedo anche
alla Madonna – di essere piccolo, di
diventare bambino. Nella vita umana
saremo forti e vigorosi; ma nella vita
spirituale, facciamoci piccoli. Così
non saremo superbi quando ci fanno
una correzione. Ci mostreremo grati



a chi ci aiuta a essere migliori.
Altrimenti proveremmo fastidio»[9].
Se diventiamo bambini, toglieremo le
barriere che ci isolano dagli altri;
creeremo un ambiente amabile, nel
quale è facile rendersi conto che una
correzione è un regalo, un aiuto
gratuito. Con l’aiuto di Dio sentiremo
ciò che Gesù dice al centurione e che
compie il miracolo della guarigione
del servo: «Avvenga per te come hai
creduto» (Mt 8, 13).

* * *

Vogliamo aiutare molte persone, e lo
otterremo soltanto se sapremo
avvalerci dell’aiuto degli altri. Ecco
perché san Josemaría diceva che ogni
persona, «oltre a essere pecora [...], è
anche Buon Pastore»[10]. Per
ottenere la guarigione dell’amico, il
centurione dovette riconoscere di
avere bisogno; per essere un buon
pastore dovette riuscire a essere
pecora. Allora diverrà realtà la



Scrittura quando dice – lo ricorda
anche san Josemaría in Cammino (n.
460): "«Frater qui adiuvatur a fratre
quasi civitas firma"». Il fratello
aiutato dal fratello è forte come una
città murata (Pr 18, 19). Non
possiamo ridurre la carità a ciò che
noi facciamo per gli altri, perché c’è
molto amore anche nell’accettare
una mano amica. Essere grati perché
viviamo vicino a persone che
vogliono che noi diventiamo la
versione migliore di noi stessi, ci
invita alla conversione, che è il
fondamento della santità. Diceva
Santa Teresa di Gesù: «Secondo me è
impossibile, data la nostra natura,
avere in animo cose grandi se non si
capisce che le possiamo fare soltanto
con la grazia di Dio»[11]. E la grazia
di Dio ci arriva anche attraverso i
rapporti con quanti ci stanno vicino.

Diego Zalbidea e Andrés Cárdenas M.



[1] Sant’Agostino, Sermo 6, 2.

[2] Papa Francesco, Udienza, 6-
XI-2013.

[3] Messale Romano, Atto
penitenziale.

[4] San Giovanni della Croce, Avvisi e
sentenze, 7, 11.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 5.

[6] Papa Francesco, Gaudete et
exsultate, nn. 141.145.

[7] Papa Francesco, Amoris Laetitia,
nn. 99-100.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 1-XI-2019, n. 9.

[9] San Josemaría, Appunti di una
reunione familiare, 2-X-1970.

[10] San Josemaría, Cartas 25, n. 30.



[11] Santa Teresa di Gesù, Vita, 10, 3.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-
appartengono-i/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-appartengono-i/
https://opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-appartengono-i/
https://opusdei.org/it-it/article/gli-altri-ci-appartengono-i/

	Gli altri ci appartengono (I)

