
opusdei.org

Francesco –
Benedetto:
continuità o rottura?

Dalla dittatura del relativismo
alla cultura dello scarto. Un
articolo, uscito su
“Palabra" (novembre 2014), di
Mariano Fazio, vicario
dell’Opus Dei in Argentina,
autore de “Papa Francesco. Le
chiavi del suo pensiero”, Ed.
Ares, 2013.

24/11/2014



Sono passati ormai parecchi mesi
dall'elezione di Francesco come
successore di Benedetto XVI. Il
cambiamento di stile è assai
evidente, come fu, a suo tempo, il
cambiamento d'immagine del
pontefice nella persona di san
Giovanni XXIII, così diversa da quella
di Pio XII, o la differente personalità
di Paolo VI, più riservato e
intellettuale rispetto al carismatico
Papa Buono. Questo stesso fatto si è
ripetuto nella successione di san
Giovanni Paolo II rispetto al neo-
elevato agli altari beato Paolo VI –
senza contare i trentatre giorni del
sorriso di Papa Luciani, che
attenuarono il cambiamento – e,
infine, in quella di Benedetto XVI
rispetto al santo papa polacco.

I cambiamenti di stile dei Papi sono
insiti nella componente umana della
Chiesa. Gli esempi degli ultimi
decenni che abbiamo citato
corrispondono a uno dei momenti



storici più positivi del pontificato
romano. Questa diversità è una
ricchezza, perché lo stile di una
persona è molto legato alle proprie
caratteristiche e alle tradizioni
culturali che stanno dietro a una
personalità. Ultimamente, la Chiesa
si è arricchita della tradizione slava
di Karol Wojtyla, di quella
mitteleuropea di Joseph Ratzinger e
ora di quella latino-americana di
Jorge Mario Bergoglio.

Dal punto di vista del carisma
individuale, il noto giornalista nord-
americano John Allen ha arrischiato
un paragone musicale: Giovanni
Paolo II è un "rock and roll",
Benedetto XVI è un "classical" e
Francesco è un "folk". Naturalmente,
lungi dalle sensibilità esclusorie,
sappiamo che Giovanni Paolo II
nominò vescovo e cardinale Jorge
Bergoglio, che Benedetto apprezza il
papato di quest'ultimo e che, da parte
sua, Francesco adornava una parete



della sua semplice camera di Buenos
Aires con un poster del papa tedesco.

È veramente il caso di sottolineare
l'affetto e l'ammirazione che Papa
Francesco ha dimostrato verso il suo
predecessore. Mi permetto di
raccontare un ricordo personale.
Nell'agosto del 2008 ho
accompagnato l'allora Cardinale
Bergoglio in un breve percorso in
macchina per le strade di Buenos
Aires. Quella volta mi ha confidato
che ciò che più ammirava di Papa
Benedetto era l'umiltà e il magistero.
Ricordando queste parole dopo la
rinuncia di papa Ratzinger, mi sono
reso conto di quanto esse fossero
profonde: effettivamente Papa
Benedetto passerà alla storia proprio
per la sua umiltà e per il suo
magistero.

Il cambiamento di stile e il rapporto
personale di affetto e ammirazione
verso Benedetto XVI appaiono



chiaramente nelle parole e nei gesti
di Papa Francesco. Però, che dire del
magistero pontificio attuale rispetto
a quello precedente? Hanno qualcosa
in comune la cultura dello scarto e la
dittatura del relativismo?

La dittatura del relativismo

Lunedì 18 aprile 2005 il Cardinale
Joseph Ratzinger ha presieduto la
Santa Messa che dava inizio al
Conclave che doveva eleggere il
successore del defunto Papa
Giovanni Paolo II. All'omelia, il
Decano del Collegio Cardinalizio ha
messo in evidenza le circostanze
culturali che avrebbe dovuto
affrontare il futuro successore di San
Pietro – senza sapere in quel
momento che egli stesso era il
principale destinatario del suo
messaggio –. In un paragrafo centrale
affermava: "Quanti venti di dottrina
abbiamo conosciuto in questi ultimi
decenni, quante correnti ideologiche,



quante mode del pensiero... La piccola
barca del pensiero di molti cristiani è
stata non di rado agitata da queste
onde, gettata da un estremo all'altro:
dal marxismo al liberalismo, fino al
libertinismo; dal collettivismo
all'individualismo radicale;
dall'ateismo a un vago misticismo
religioso; dall'agnosticismo al
sincretismo e così via. Ogni giorno
nascono nuove sette e si realizza
quanto dice san Paolo sull'inganno
degli uomini, sull'astuzia che tende a
trarre nell'errore (cfr. Ef4, 14). Avere
una fede chiara, secondo il credo della
Chiesa, viene spesso etichettato come
fondamentalismo. Mentre il
relativismo, cioè il lasciarsi portare
'qua e là da qualsiasi vento di
dottrina', appare come l'unico
atteggiamento all'altezza dei tempi
odierni. Si va costituendo una
dittatura del relativismo che non
riconosce nulla come definitivo e che
lascia come ultima misura solo il
proprio io e le sue voglie".



La dittatura del relativismo o,
volendo esprimermi in positivo, la
necessità e l'urgenza di ricuperare la
fiducia nella possibilità di
raggiungere la verità attraverso la
fede e la ragione in una società
pluralista, è stato il punto centrale
del magistero del precedente
pontificato. I famosi discorsi di
Ratisbona, Westminster Hall e
Bundestag sono magnifiche
dimostrazioni di questo interesse e di
questa preoccupazione, consacrando
l'idea della sana laicità come
superamento del laicismo e del
fondamentalismo.

Il relativismo è la crisi della verità,
perché si ritiene che l'essere umano
non sia capace di accedere a ciò che è
vero, all'etica universale, ad alcune
idee fondamentali che possano
essere condivise da tutti,
indipendentemente dalla storia e
dalla cultura. Questo non è,
esclusivamente, un tema di logica o



di filosofia della conoscenza; è un
atteggiamento generalizzato dinanzi
alla grande sfida della verità. Si
dimentica che Gesù ha detto "la
verità vi farà liberi" e si ha la
sensazione che la verità sia una sorta
di tetto che limita le nostre
possibilità e la nostra capacità
personale di esprimerci o, come
soggetto collettivo, la nostra fioritura
culturale. In questa chiave, la verità è
una restrizione del nostro potenziale
creativo. Tuttavia, per edificare
qualcosa di duraturo è necessaria la
verità, un punto fermo sul quale si
dispieghi la creatività sociale e
individuale. Quanto più solida è
questa base, più alta sarà la
costruzione, maggiori saranno le
possibilità, la libertà di progettare, le
idee da proporre. La verità, su questa
stessa linea, è la base del nostro
progresso e della nostra innovazione.

Alcune volte si corre il rischio che la
verità induca a guardare "l'umanità



da un castello di vetro per giudicare e
classificare le persone" – citando le
parole di Papa Francesco
pronunciate nel discorso di chiusura
del sinodo sulla famiglia -. Tuttavia,
nel discorso non pronunciato a La
Sapienza di Roma, Papa Benedetto
riflette con sant'Agostino sul fatto che
la verità teorica – con le sue
astrazioni, i suoi giudizi e le sue
classificazioni – da sé sola porta alla
tristezza, e che la verità integra
consiste nella conoscenza del bene;
pertanto, "la verità ci fa buoni", e in
tal modo ci introduce nella carità e
nell'accoglimento dell'altro.

La cultura dello scarto

Papa Francesco, da parte sua, ha
sviluppato, da una prospettiva
diversa, ciò che egli chiama la
"cultura dello scarto": una società che
mette da parte gli anziani, i malati, i
giovani, perché ha concentrato la sua
attenzione sul proprio io, esaltando il



dio-denaro, il dio-piacere e il dio-
potere. Nella Evangelii Gaudium lo
afferma esplicitamente: "Il grande
rischio del mondo attuale, con la sua
molteplice ed opprimente offerta di
consumo, è una tristezza
individualista che scaturisce dal cuore
comodo e avaro, dalla ricerca malata
di piaceri superficiali, dalla coscienza
isolata".

In tal modo ci troviamo anche di
fronte alla denuncia di una dittatura,
in questo caso non nell'ambito delle
idee ma su un piano materiale:
"L'adorazione dell'antico vitello d'oro
(cfr Es32,1-35) ha trovato una nuova e
spietata versione nel feticismo del
denaro e nella dittatura di una
economia senza volto e senza uno
scopo veramente umano" (EG, 55).
Questa dittatura "riduce l'essere
umano ad uno solo dei suoi bisogni: il
consumo", cosa che si potrebbe
equiparare all'immanente "proprio io
e alle sue voglie" di Benedetto XVI.



Papa Francesco denuncia il flagello
cui è sottoposta la dignità umana,
non in astratto, ma nella carne
dolente dei poveri e degli esclusi: di
chi è di troppo in un mondo europeo
che respinge gli emigranti africani a
Lampedusa; degli emarginati delle
grandi città emergenti che si
ammassano in miserande baracche o
in tuguri; delle vittime delle nuove
forme di schiavitù, come la tratta
delle persone, i bambini-soldato e la
triste storia di quelli che sono preda
delle grinfie della droga. Questo
grido profetico risuona nelle
orecchie del mondo e i corridoi sono
percorsi dalle voci di un premio
nobel mentre un fiume di riviste lo
loda in prima pagina. Tuttavia,
l'idolatria del mondo materiale
permane intatta, perché profonde
radici la mantengono in piedi.

In una intervista concessa a
Henrique Cymerman, papa
Francesco si dilungava con chiarezza



sulle conseguenze sociali di queste
propensioni idolatriche: "Siamo
caduti in un peccato di idolatria, di
idolatria del denaro. L'economia è
mossa dalla brama di avere di più e,
paradossalmente, si alimenta una
cultura dello scarto. Si scartano i
giovani quando si limita la natalità. Si
scartano anche gli anziani perché non
servono più, non producono, sono una
classe passiva... Scartando i ragazzi e
gli anziani si scarta il futuro di un
popolo perché i ragazzi vanno con
forza in avanti e perché gli anziani ci
danno la saggezza, hanno la memoria
del popolo e devono passarla ai
giovani. [...] Ma scartiamo un'intera
generazione per mantenere un
sistema economico che non regge più,
un sistema che per sopravvivere deve
fare la guerra, come hanno fatto
sempre i grandi imperi. [...] Questo
pensiero unico ci toglie la ricchezza
della diversità del pensiero e pertanto
la ricchezza di un dialogo tra
persone".



Le persone sono l'alimento del
sistema. L'immagine ricorda il film
"Matrix", nel quale gli esseri umani
sono utilizzati come pile di una
grande macchina elettrica che ha
raggiunto l'autocoscienza. Molti di
essi vivono in un mondo illusorio,
che si rivela una confortevole
prigione. Max Weber, all'inizio del
XX secolo, chiamò gabbia di ferro
ogni mercato privo di valori.

Le due facce di una stessa realtà

Queste due dittature denunciate dai
pontefici sono, allo stesso tempo, i
diversi aspetti di una medesima
realtà. In un importante discorso
pronunciato nelle prime settimane
del suo pontificato, di fronte al corpo
diplomatico accreditato presso la
Santa Sede, papa Francesco fissò
questo nesso tra la sua
preoccupazione per la povertà e il
magistero di Benedetto XVI sulla
verità. Prima di tutto affermava:



"Come sapete, ci sono vari motivi per
cui ho scelto il mio nome pensando a
Francesco di Assisi, una personalità
che è ben nota al di là dei confini
dell'Italia e dell'Europa e anche tra
coloro che non professano la fede
cattolica. Uno dei primi è l'amore che
Francesco aveva per i poveri. Quanti
poveri ci sono ancora nel mondo! E
quanta sofferenza incontrano queste
persone! Sull'esempio di Francesco
d'Assisi, la Chiesa ha sempre cercato
di avere cura, di custodire, in ogni
angolo della Terra, chi soffre per
l'indigenza e penso che in molti dei
vostri Paesi possiate constatare la
generosa opera di quei cristiani che si
adoperano per aiutare i malati, gli
orfani, i senzatetto e tutti coloro che
sono emarginati, e che così lavorano
per edificare società più umane e più
giuste".

Dopo aver descritto ancora una volta
il problema della cultura dello scarto,
nel brano che segue, costruisce il



ponte col precedente pontificato: "Ma
c'è anche un'altra povertà! È la
povertà spirituale dei nostri giorni,
che riguarda gravemente anche i
Paesi considerati più ricchi. È quanto
il mio Predecessore, il caro e venerato
Benedetto XVI, chiama la "dittatura
del relativismo", che lascia ognuno
come misura di se stesso e mette in
pericolo la convivenza tra gli uomini.
E così giungo ad una seconda ragione
del mio nome. Francesco d'Assisi ci
dice: Lavorate per edificare la pace!
Ma non vi è vera pace senza verità!
Non vi può essere pace vera se
ciascuno è la misura di se stesso, se
ciascuno può rivendicare sempre e
solo il proprio diritto, senza curarsi
allo stesso tempo del bene degli altri,
di tutti, a partire dalla natura che
accomuna ogni essere umano su
questa terra".

Non c'è pace, non c'è progresso
umano possibile, se le persone non si
preoccupano del bene degli altri.



Giovanni Paolo II lo sintetizzò nella
storica frase "la pace è opera della
solidarietà", in continuità con i suoi
predecessori Pio XII e Paolo VI che,
uno dopo l'altro, avevano annunciato
"la pace è opera della giustizia" e "lo
sviluppo è il nuovo nome della pace".
Il ragionamento collegato del
magistero pontificio si fonda su un
principio basilare della dignità
umana: soltanto con la donazione di
se stesso agli altri si può costruire un
mondo nel quale abbia partita vinta
la fraternità.

Per questo la società di oggi, per
poter superare la crisi di povertà e di
valori che stiamo vivendo da alcuni
anni, deve riscoprire la propria
verità più profonda: il rispetto
assoluto dei diritti umani di ogni
persona, che è unica e irripetibile. Se
viene meno questa base, alcuni
strumentalizzeranno gli altri per i
propri fini personali e gli esseri
umani saranno usati invece che



rispettati, saranno trattati come cose
che si possono gettar via quando non
servono più.

Secondo me, Papa Francesco si
riferisce continuamente al
relativismo mediante una proposta
che va oltre e che consiste nel
denunciare la conseguenza diretta
del relativismo: l'influenza dei
potenti, la cultura dello scarto e
dell'indifferenza, la
burocratizzazione della fede. A tutto
ciò propone di contrapporre una
cultura dell'incontro e dell'impegno.

Nella Evangelii Gaudium constata "un
progressivo aumento del relativismo,
che dà luogo a un disorientamento
generalizzato". E più avanti chiarisce:
"Questo relativismo pratico consiste
nell'agire come se Dio non esistesse,
decidere come se i poveri non
esistessero, sognare come se gli altri
non esistessero, lavorare come se
quanti non hanno ricevuto l'annuncio



non esistessero". Ciò vuol dire
praticare un "mangia e bevi,
spàssatela", frutto oscuro di una
autonomia illusa che non si assume
nessuna responsabilità nei confronti
degli altri. Di fronte a questo, nasce
con Martin Buber quel grande
principio cainesco dell'etica che ci
ricorda che siamo i "guardiani dei
nostri fratelli", che esistono dei
legami di fratellanza che ci uniscono
agli altri, che non siamo individualità
isolate che possono pensare solo al
"proprio io e alle sue voglie". Siamo
chiamati alla carità per costruire il
bene comune, alla caritas in veritate
– una enciclica sociale di Benedetto
XVI –, alla carità nella verità.

Riassumendo, si potrebbe sostenere
che Papa Benedetto afferma che
senza un autentico fondamento, il
mondo rimane senza istanze di
appello e nelle mani dei potenti: i
poveri e i deboli trovano sbarrate le



porte della dignità, non esistono
valori che convalidino i loro reclami.

Papa Francesco, nel suo tipico
linguaggio, denuncia con particolare
forza che il vero nome del
relativismo è la cultura dello scarto e
la vittoria del potere e del denaro
sulla dignità, su ciò che è
autenticamente umano, sulla verità.
Sono momenti diversi di uno stesso
processo, due facce di una stessa
realtà, che siamo chiamati a superare
con l'amore e la donazione, il
perdono, la generosità e la
gratitudine.

Un aneddoto

Per terminare mi piacerebbe
raccontare un aneddoto. Più o meno
un mese fa ho avuto l'immensa gioia
di far visita al Papa a Santa Marta. Mi
ha ricevuto come un padre riceve il
figlio. Incoraggiato dalla confidenza
che regnava in quell'affettuoso
incontro, ho osato chiedergli di



confermarmi un concetto che,
insieme ad altri intellettuali
argentini, stiamo elaborando e che si
può sintetizzare così: la cultura dello
scarto è una conseguenza della
dittatura del relativismo. Papa
Francesco, con un sorriso e con una
certa enfasi, mi ha risposto in questi
termini (evidentemente, non sono le
parole testuali): "È così. Se non c'è
verità, prevale in ognuno l'interesse
personale, che produce la nefasta
conseguenza di scartare i più deboli".
E ha fatto ancora una volta
riferimento alla disoccupazione
giovanile in Europa, che tanto lo
preoccupa.

Si dice che qualche volta il Papa
emerito Benedetto abbia affermato
che egli parlava alla testa e Papa
Francesco parla al cuore. Uniamo
entrambi in una lettura di continuità,
perché è terribile una persona senza
testa, ma lo è ancor più una senza
cuore.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/francesco-
benedetto-continuita-o-rottura/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/francesco-benedetto-continuita-o-rottura/
https://opusdei.org/it-it/article/francesco-benedetto-continuita-o-rottura/
https://opusdei.org/it-it/article/francesco-benedetto-continuita-o-rottura/

	Francesco – Benedetto: continuità o rottura?

