
opusdei.org

Formare il carattere
nella virtù

La vera maturità cristiana
comporta prendere le redini
della nostra vita e interrogarci,
alla presenza di Dio, su quanto
ancora ci manca. Così inizia il
combattimento per acquisire le
virtù, con il nostro impegno e
soprattutto con l’aiuto del
Signore.

15/06/2015

«Mentre usciva per mettersi in
viaggio, un tale gli corse incontro e,
gettandosi in ginocchio davanti a lui,



gli domandò: “Maestro buono, che
cosa devo fare per avere la vita
eterna?»[1]. Noi, discepoli del
Signore, assistiamo assieme gli
Apostoli a questa scena e forse ci
sorprendiamo nell'udire la risposta:
«“Perché mi chiami buono? Nessuno
è buono, se non Dio solo»[2].

Gesù non dà una risposta diretta.
Con delicata pedagogia divina, vuole
condurre quel giovane verso il
significato ultimo delle sue
aspirazioni: «Gesù mostra che la
domanda del giovane è in realtà una 
domanda religiosa e che la bontà, che
attrae e al tempo stesso vincola
l'uomo, ha la sua fonte in Dio, anzi è
Dio stesso, Colui che soltanto è degno
di essere amato “con tutto il cuore,
con tutta l'anima e con tutta la
mente"»[3].

Per entrare nella vita

Il Signore rientra subito nei termini
della richiesta audace: che cosa



debbo fare? «Se vuoi entrare nella
Vita, osserva i comandamenti»[4]. I
vangeli presentano il giovane come
un ebreo devoto, che avrebbe potuto
rimanere soddisfatto di questa
risposta; il Maestro lo ha confermato
nelle sue convinzioni, perché lo
rimanda ai comandamenti che ha
osservato fin dall'adolescenza[5].
Tuttavia, vuole sentirselo dire dalla
voce di questo nuovo Rabbi che
insegna con autorità. Intuisce, e non
si sbaglia, che può aprirgli orizzonti
insospettati.

«Quali?»[6], domanda. Gesù gli
ricorda i doveri che riguardano il
prossimo: «Non uccidere, non
commettere adulterio, non rubare,
non testimoniare il falso, onora il
padre e la madre, ama il prossimo
tuo come te stesso»[7]. Sono i
comandamenti – la cosiddetta
seconda tavola – che tutelano «il bene
della persona umana, immagine di
Dio, mediante la protezione dei suoi 



beni particolari»[8]. Sono la prima
tappa, la via verso la libertà, non la
libertà perfetta, come ricorda
sant'Agostino[9]; in altri termini,
sono una fase iniziale nella via
dell'amore, ma non ancora l'amore
maturo, pienamente soddisfatto.

Che cosa ancora mi manca?

Il giovane conosce e pratica queste
prescrizioni, ma nel suo intimo
qualcosa gli chiede di più; dev'esserci
– pensa – qualcosa che io possa fare
in più. Gesù legge nel suo cuore:
«fissatolo, lo amò»[10]. E gli lancia la
sfida della vita: «Una cosa sola ti
manca: va', vendi tutto quello che hai
e dallo ai poveri e avrai un tesoro in
cielo; poi vieni e seguimi»[11]. Gesù
ha messo quell'uomo di fronte alla
sua coscienza, di fronte alla sua
libertà, di fronte al suo desiderio di
essere migliore.

Non sappiamo fino a che punto abbia
compreso i suggerimenti del



Maestro, anche se, dalla sua
domanda - «che cosa ancora mi
manca?» -, sembra che si aspetti altre
“cose da fare". Le sue disposizioni
sono buone, anche se forse ancora
non ha capito la necessità di
interiorizzare il significato dei
comandamenti del Signore.

La vita alla quale Dio chiama non
consiste solamente nel fare cose
buone, ma nell'«essere buoni»,
virtuosi. Come era solito precisare
nostro Padre[12], non basta essere 
bonaccioni, ma occorre essere buoni,
in accordo con l'immenso panorama
- «Uno solo è buono»[13] - che Gesù
apre davanti a noi.

La vera maturità cristiana comporta
prendere le redini della nostra vita e
interrogarci, alla presenza di Dio, su
quanto ancora ci manca. Dobbiamo
sentire il desiderio di uscire dal
comodo rifugio di chi osserva la
legge, per scoprire che la cosa



importante è seguire Gesù, malgrado
gli errori personali. Lasciamo allora
che i suoi insegnamenti trasformino
il nostro modo di pensare e di
sentire. Ci accorgeremo, allora, che il
nostro cuore da piccolo e ristretto
che era, si dilata con la libertà che
Dio stesso vi ha posto: «Corro per la
via dei tuoi comandamenti, perché
hai dilatato il mio cuore»[14].

La sfida della formazione morale

Il giovane non si aspettava che “la
cosa che mancava" fosse mettere la
propria vita ai piedi di Dio e degli
altri, perdendo la sicurezza di chi 
compie. E se ne andò triste, come
succede a tutti coloro che
preferiscono seguire esclusivamente
un itinerario deciso da loro, anziché
permettere che Dio guidi e
sorprenda. Dio ci ha chiamati a
vivere con la sua libertà - «hac
libertate nos Christus liberavit»[15] -



e, nel fondo, il nostro cuore non si
accontenta di meno.

Maturare vuol dire imparare a vivere
in accordo con alti ideali. Non si
tratta semplicemente di conoscere
alcuni precetti o di acquisire una
consapevolezza sempre più corretta
delle ripercussioni dei nostri atti.
Decidersi a essere buoni – santi, in
definitiva – significa identificarsi con
Cristo, sapendo scoprire le ragioni
dello stile di vita che Egli ci propone.
Pertanto, dobbiamo conoscere il
significato delle norme morali, che ci
indicano a quali beni dobbiamo
aspirare, come dobbiamo vivere per
raggiungere un'esistenza piena. E
questo si ottiene inserendo nel
nostro modo di essere le virtù
cristiane.

I pilastri del carattere

Il sapere morale non è un discorso
astratto, né una tecnica. La
formazione della coscienza richiede



un rafforzamento del carattere che
poggia sulle virtù come su pilastri.
Esse consolidano la personalità, la
stabilizzano, le trasmettono
equilibrio. Ci rendono capaci di
uscire da noi stessi,
dall'egocentrismo, e stabilire il fuoco
dei nostri interessi fuori di noi, verso
Dio e verso gli altri. La persona
virtuosa è centrata, è misurata in
tutto, è retta, integra, tutta d'un
pezzo. Invece, chi manca di virtù farà
fatica a intraprendere progetti
importanti o a realizzare grandi
ideali. La sua vita sarà fatta di
improvvisazioni e sbandate, in modo
tale che non sarà affidabile neppure
per se stesso.

Stimolare le virtù amplia la nostra
libertà. Questa virtù non ha nulla in
comune con l'abitudine o con la 
routine. Naturalmente, perché un
abito operativo buono metta radici,
perché si identifichi con il nostro
modo di essere e ci aiuti a operare il



bene più facilmente, non basta una
sola azione. La ripetizione successiva
aiuta a far sì che gli abiti buoni si
stabilizzino: diventiamo buoni 
essendo buoni. Ripetere la decisione
di mettersi a studiare a una certa ora,
per esempio, fa sì che la seconda
volta ci costi meno della prima, e la
terza un po' meno della seconda...,
però bisogna perseverare nella
determinazione di metterci a
studiare all'ora stabilita, per
conservare l'abito di studio, che
altrimenti si perde.

Il rinnovamento dello spirito

Le virtù, umane e soprannaturali, ci
orientano al bene, quello che
soddisfa le nostre aspirazioni. Ci
aiutano a raggiungere l'autentica
felicità, che consiste nell'unirsi a Dio:
«Questa è la vita eterna: che
conoscano Te, l'unico vero Dio, e
colui che Tu hai mandato, Gesù
Cristo»[16]. Rendono più facile agire



secondo i precetti morali, che a quel
punto non si considerano più
unicamente come norme da
compiere, ma come una via che
porta alla perfezione cristiana,
all'identificazione con Cristo secondo
lo stile di vita dei beati, che sono
l'immagine del suo volto e «parlano
di atteggiamenti e disposizioni di
fondo dell'esistenza»[17] che
conducono alla vita eterna.

Si apre, allora, un percorso di
crescita nella vita cristiana, secondo
la parola di san Paolo: «trasformatevi
rinnovando la vostra mente, per
poter discernere la volontà di Dio, ciò
che è buono, a Lui gradito e
perfetto»[18]. La grazia cambia il
modo di giudicare i diversi eventi e ci
dà criteri nuovi per agire. Un po' per
volta impariamo ad adeguare il
nostro modo di vedere le cose alla
volontà di Dio, che si esprime anche
nella legge morale, e in tal modo
ameremo il bene, la vita santa, e



apprezzeremo «ciò che è buono, a
Lui gradito e perfetto»[19]. Si
raggiunge così una maturità morale e
affettiva in chiave cristiana, che
aiuta ad apprezzare senza difficoltà
ciò che è veramente nobile, vero,
giusto e bello, e a respingere il
peccato, che offende la dignità dei
figli di Dio.

Questo cammino porta a formare,
diceva san Josemaría, «un'anima di
criterio»[20]. Ma, quali sono le
caratteristico di questo criterio? In
un'altra occasione egli stesso
aggiungeva: «Il criterio implica
maturità, fermezza nelle proprie
convinzioni, sufficiente conoscenza
della dottrina, delicatezza di spirito,
educazione della volontà»[21].

Che grande ritratto della maturità
cristiana! Una maturità che ci aiuta a
prendere decisioni con libertà
interiore e a farle nostre, ossia, con la
responsabilità di chi sa renderne



conto; una serie di convinzioni forti e
sicure, basate su una profonda
conoscenza della dottrina cristiana
che raggiungiamo attraverso lezioni
o conversazioni di formazione,
letture, riflessioni e, soprattutto,
grazie all'esempio di altri, perché «le
vere stelle della nostra vita sono le
persone che hanno saputo vivere
rettamente»[22].

Questo si unisce alla delicatezza di
spirito, che si traduce in affabilità
con gli altri, e all'educazione della
volontà, che aiuta a condurre una
vita virtuosa. «Un'anima di criterio»,
dunque, sa chiedersi nelle diverse
situazioni: che cosa si aspetta Dio da
me? Chiede luci allo Spirito Santo,
ricorre ai principi che ha assimilato,
si consiglia con chi può aiutarlo e sa
agire di conseguenza.

Frutto dell'amore

Così concepito, il comportamento
morale – che si riassume nel



praticare i comandamenti con la
forza della virtù – è frutto dell'amore,
che ci coinvolge nella ricerca e
nell'attuazione del bene. Un amore di
questo tipo va oltre il sentimento, che
per natura è fluttuante e fugace: non
dipende dagli umori del momento,
da quello che mi piace o mi
piacerebbe in una determinata
situazione.

In altre parole, amare ed essere
amato richiede la donazione di sé,
che si fonda sulla gioia provocata nel
cuore dal sapersi amato da Dio e dai
grandi ideali a cui vale la pena
dedicare la libertà: «Nel dono di sé
volontario, in ogni istante della
dedicazione, la libertà rinnova
l'amore, e rinnovarsi significa essere
sempre giovane, generoso, capace di
grandi ideali e grandi sacrifici»[23].

La perfezione cristiana non si limita
al compimento di alcune norme, ma
neppure al perfezionamento isolato



di alcune capacità come
l'autocontrollo o l'efficienza. Spinge,
piuttosto, a donare al Signore la
libertà, a rispondere al suo invito:
«Vieni e seguimi»[24], con l'aiuto
della sua grazia. Si tratta di vivere
secondo lo Spirito[25], mossi dalla
carità, fino a desiderare di servire gli
altri, e si comprende che la legge di
Dio è la via privilegiata per praticare
l'amore liberamente scelto. Non si
tratta di osservare alcune regole, ma
di aderire a Gesù, di condividere la
sua vita e la sua destinazione,
obbedendo amorevolmente alla
volontà del Padre.

Senza essere perfezionisti

L'impegno di maturare nelle virtù è
estraneo a qualunque anelito
narcisista di perfezione. Lottiamo
per amore di Dio nostro Padre, è in
Lui che teniamo fisso lo sguardo e
non su noi stessi. Conviene
disdegnare la tendenza al 



perfezionismo, che potrebbe nascere
se concentrassimo erroneamente la
nostra lotta interiore secondo criteri
di efficacia, come la precisione, il
rendimento..., molto in voga in
alcuni contesti professionali, ma che
tendono a cancellare la vita morale
cristiana. La santità consiste
soprattutto nell'amare Dio.

Infatti, la maturità aiuta ad
armonizzare il desiderio di operare
bene con le limitazioni che
scopriamo in noi stessi e negli altri.
Certe volte può venire voglia di dire,
con san Paolo: «Io non riesco a capire
ciò che faccio: infatti non quello che
voglio io faccio, ma quello che
detesto [...]. Sono uno sventurato! Chi
mi libererà da questo corpo votato
alla morte?»[26]. Tuttavia, non
perderemo la pace, perché Dio ci dice
la stessa cosa che disse all'Apostolo:
«Ti basta la mia grazia»[27].
Riempiamoci di gratitudine e di
speranza, dato che il Signore conta



sui nostri limiti, perché ci spingano a
convertirci, a ricorrere al suo aiuto.

Nuovamente a questo punto il
cristiano trova un sostegno nella
prima risposta di Gesù al giovane:
«Uno solo è buono»[28]. Della bontà
di Dio viviamo noi, suoi figli. Egli ci
dà la forza per orientare l'intera
nostra vita verso ciò che ha
veramente un valore, per capire ciò
che è buono e per amarlo, per
disporre noi stessi in vista della
missione che Egli ci ha affidato.

J.M. Barrio – R. Valdés

[1] Mc 10, 17.

[2] Mc 10, 18.

[3] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor (6-VIII-1993), n. 9.
Cfr. Mt 22, 37.



[4] Mt 19, 7.

[5] Cfr. Mc 10, 20.

[6] Mt 19, 18.

[7] Mt 19, 18-19.

[8] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor, n. 13.

[9] Cfr. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (cit. in Veritatis
splendor, n. 13).

[10]Mc 10, 21.

[11]Ibidem.

[12]Cfr. Cammino, n. 337.

[13]Mt 19, 17.

[14]Sal 118 (119), 32.

[15]Gal 5, 1.

[16]Gv 17, 3.



[17]San Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor, n. 16.

[18]Rm 12, 2.

[19]Ibidem.

[20]Cammino, Prologo dell'Autore.

[21]Colloqui, n. 93.

[22]Benedetto XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), n. 49.

[23]Amici di Dio, n. 31

[24]Mc 10, 21.

[25]Cfr. Gal 5, 16

[26]Rm 7, 15.24.

[27]2 Cor 12, 9.

[28]Mt 19, 17.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/formare-il-
carattere-nella-virtu/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/formare-il-carattere-nella-virtu/
https://opusdei.org/it-it/article/formare-il-carattere-nella-virtu/
https://opusdei.org/it-it/article/formare-il-carattere-nella-virtu/

	Formare il carattere nella virtù

