
opusdei.org

Video: Mons.
Fernando Ocáriz:
Allargare il cuore |
Evento "Be To Care"

Il 29 settembre 2022, nel
contesto dell'evento "Be To
Care", al quale hanno
partecipato tanti imprenditori
sociali provenienti da 30 paesi,
mons. Fernando Ocáriz, prelato
dell'Opus Dei, ha condiviso
delle considerazioni sull'azione
sociale cristiana alla luce del
messaggio di san Josemaría.

21/02/2023



In occasione del decimo anniversario
di Harambee, mons. Javier
Echevarría tenne la conferenza “Il
cuore cristiano, motore dello sviluppo
sociale”[1]. Nel 20° anniversario
dell’associazione, vorrei proseguire
le riflessioni del mio predecessore
nell'ambito di queste giornate
sull'innovazione sociale. Alla luce
della dottrina sociale della Chiesa e
del messaggio di san Josemaría, mi
soffermerò sulla dimensione sociale
della vocazione cristiana.

Dieci anni fa, don Javier ci ricordava
che il dialogo tra Gesù e un dottore
della legge fa vedere che l'amore di
Dio è inseparabile dall'amore del
prossimo: «Quando un dottore della
legge gli chiese qual era il primo
comandamento, il Signore non si
limitò ad affermare che l'amore di
Dio è il più grande e il primo
comandamento, ma aggiunse la
necessità di amare il prossimo come



comandamento incluso nel primo
(Mt 22, 35-39)»[2].

È importante tenere presente la
dimensione relazionale della
persona. Benedetto XVI, nell'enciclica
Caritas in veritate, afferma che «la
creatura umana, in quanto di natura
spirituale, si realizza nelle relazioni
interpersonali. Più le vive in modo
autentico, più matura anche la
propria identità personale». Questa
realtà «obbliga ad un 
approfondimento critico e valoriale
della categoria della relazione (...)» e
aiuta a «cogliere in maniera
illuminata la dignità trascendente
dell'uomo»[3].

Voi, con modalità e prospettive molto
diverse, vi dedicate
professionalmente a prendervi cura
delle persone, soprattutto le più
bisognose, e a promuoverne la
dignità. Sapete per esperienza che,
sebbene le istituzioni e le strutture



siano necessarie, per raggiungere un
vero sviluppo globale occorre anche
che le persone si incontrino, bisogna
creare i contesti e le condizioni
affinché questo processo si realizzi,
cosicché la persona possa
perfezionarsi in tutte le sue
dimensioni. Come, cristiani, discepoli
di Cristo, siamo chiamati, a nuovo
titolo, a prenderci cura delle persone,
a prenderci cura del mondo.

Che cosa vediamo nel mondo?
Insieme a nuove possibilità di
promozione umana offerte dai
progressi della medicina, delle
tecnologie, della comunicazione e da
tanti esempi ispiratori, vengono alla
ribalta le ingiustizie e le ferite
sanguinanti dell'umanità. «Nel
mondo di oggi, la povertà mostra
molti volti diversi: malati e anziani
che sono trattati con indifferenza, la
solitudine che sentono molte persone
abbandonate, il dramma dei
profughi, la miseria nella quale vive



buona parte dell’umanità, spesso
conseguenza di ingiustizie che
gridano al Cielo»[4].

Come vi dicevo ancora nella lettera
che sto citando, «niente di questo ci
deve apparire indifferente», siamo
tutti chiamati a mettere «in
movimento la “fantasia della carità”
per portare il balsamo della
tenerezza di Dio a tutti i nostri
fratelli che si trovano nel bisogno»[5].

Quando gli esseri umani ignorano o
trascurano la loro condizione di figli
di Dio, tutte le loro relazioni – con se
stessi, con gli altri e con il creato – ne
risentono. Come ha detto papa
Francesco, quando l'interdipendenza
si trasforma in dipendenze,
«perdiamo questa armonia
dell’interdipendenza nella
solidarietà»[6].

Siamo corresponsabili della cura del
mondo, stabilendo relazioni fondate
sulla carità, sulla giustizia e sul



rispetto, superando soprattutto la
malattia dell'indifferenza. San
Giovanni Paolo II scriveva: «Sì, ogni
uomo è “guardiano di suo fratello”,
perché Dio affida l'uomo all'uomo»[7].

Buona parte delle iniziative che
rappresentate sono nate per
ispirazione di san Josemaría. E molti
di voi, a partire dalla stessa
ispirazione, lavorano in
organizzazioni di segno e
orientamento diverso, perché si sono
sentiti spinti a "fare qualcosa", a non
rimanere con le braccia incrociate.

Trasformare le realtà ordinarie in
luogo di incontro con Dio e di
servizio del prossimo fa parte del
nucleo dello spirito dell'Opus Dei; è
l'aspirazione di persone mature,
sensibili verso gli altri e
professionalmente competenti, che
cercano di fare del mondo un luogo
più giusto e fraterno. “Amare il
mondo appassionatamente”



comporta conoscerlo, prendersene
cura e servirlo.

San Josemaría riassumeva
l'atteggiamento cristiano verso i
bisogni sociali in una lettera
pubblicata negli anni ‘50: «Un
cristiano non può essere
individualista, non può
disinteressarsi degli altri, vivere da
egoista, voltare le spalle al mondo: è
essenzialmente sociale, membro
responsabile del Corpo Mistico di
Cristo»[8].

Richiamandomi al fondatore
dell'Opus Dei, mi soffermerò su
quattro dimensioni: spirituale,
professionale, personale e collettiva.

La dimensione spirituale

Potrebbe sembrare utopico pensare
di essere in grado di fare qualcosa
per alleviare la sofferenza
dell'umanità. Sappiamo però che chi
porta il peso del dolore umano è



Gesù. Le piaghe del fianco, delle
mani e dei piedi ricordano le piaghe
del mondo e Gesù ci ha detto: «Tutto
quello che avete fatto a uno solo di
questi miei fratelli più piccoli, l’avete
fatto a me»[9].

Il cammino dell’identificazione con
Cristo trasforma gradualmente il
cuore umano e lo apre alla carità.
L'unione con il Signore nei
sacramenti e nella preghiera porta a
scoprire il prossimo e i suoi bisogni e
a prestare meno attenzione a sé
stessi. La carità modifica il nostro
sguardo. «La carità di Cristo non è
soltanto un buon sentimento verso il
prossimo, non si limita al piacere
della filantropia. La carità infusa da
Dio nell'anima trasforma dal di
dentro l'intelligenza e la volontà,
fonda soprannaturalmente l'amicizia
e la gioia di compiere il bene»[10].

Tempo fa, in una lettera, vi ho
invitato a chiedere al Signore di



allargarci il cuore, di darci un cuore
come il suo, «perché vi entrino tutte
le necessità, i dolori, le sofferenze
degli uomini e delle donne del nostro
tempo, specialmente di quelli più
deboli»[11]. Un cuore orante, in mezzo
al mondo, che sappia sostenere e
accompagnare gli altri nei loro
bisogni.

L'identificazione con Gesù ci porta a
interessarci alle necessità degli altri.
Allo stesso tempo, il contatto con i
bisognosi ci conduce a Gesù. San
Josemaría scriveva: «I poveri –
diceva quel nostro amico – sono il
mio miglior libro spirituale e il
motivo principale delle mie
preghiere. Soffro per loro, e soffro
per Cristo in loro. E, siccome mi
addolora, capisco che Lo amo e che li
amo»[12].

Gesù prediligeva i poveri e i
sofferenti, ma volle essere egli stesso
bisognoso e vittima. Nella persona



che soffre scorgiamo Gesù che ci
parla, come ci ha ricordato papa
Francesco? Sappiamo imparare dai
poveri, trovare in loro il volto di
Cristo e lasciarci evangelizzare da
loro[13]? Fin dai primordi della Chiesa
si è compreso che il messaggio
evangelico passa attraverso la
sollecitudine per i poveri, che è il
contrassegno dell'identità cristiana
ed elemento di credibilità[14].

La dimensione professionale

Desideriamo mettere Cristo nel cuore
di tutte le attività umane,
santificando il lavoro professionale e
i doveri ordinari del cristiano.
Questa missione si svolge in mezzo
alla strada, nella società, soprattutto
con il lavoro. Come ci ricorda san
Josemaría, «il lavoro ordinario –
umanamente umile o brillante, non
importa – ha un grande valore e può
essere un mezzo efficacissimo per
amare e servire Dio e gli uomini.



Insegna ad amare tutti, a rispettare
la libertà di tutti, a impegnarsi con
piena autonomia, nel modo che
riterranno migliore per cancellare
incomprensioni e intolleranza e far sì
che la società sia più giusta »[15].

Per chi vuole seguire Cristo, qualsiasi
lavoro è un'opportunità per servire
gli altri e soprattutto i più bisognosi.
Ci sono professioni nelle quali questa
ripercussione sociale si manifesta in
modo più immediato o evidente,
come per voi che operate in
organizzazioni che si dedicano a
migliorare le condizioni di vita di
persone o di gruppi svantaggiati.
Tuttavia, la dimensione del servizio
non è solo per alcuni, deve essere
presente in ogni lavoro onesto.

Sin da quando san Josemaría
cominciò a diffondere il suo
messaggio, diceva che per santificare
il mondo non era necessario
cambiare posto, professione o



ambiente. Si deve cambiare sé stessi
lì dove ci si trova.

Nell'ideale cristiano del lavoro
confluiscono la carità e la giustizia.
Lungi dalle logiche del "successo", il
servizio che si presta agli altri è il
miglior parametro della prestazione
lavorativa di un cristiano. Soddisfare
le esigenze della giustizia nel lavoro
è un obiettivo alto e ambizioso;
adempiere i propri doveri non è
sempre facile e la carità va sempre
oltre, chiedendo a ciascuno di uscire
generosamente da sé stesso per
andare incontro agli altri.

Nella parabola del buon samaritano,
l'albergatore resta quasi in secondo
piano: si dice solo che ha fatto il suo
lavoro. Il suo comportamento ci
ricorda che l'esercizio di qualsiasi
impegno professionale ci dà
l'opportunità di servire chi è nel
bisogno.



Talvolta potrebbe affacciarsi la
tentazione di “rifugiarsi nel lavoro”,
nel senso di perderne di vista la
dimensione sociale trasformante,
accontentandosi di un falso
spiritualismo. Il lavoro santificato è
sempre una leva per trasformare il
mondo e il canale ordinario per dare
origine ai cambiamenti che
conferiscono dignità alla vita delle
persone, cosicché la carità e la
giustizia permeino davvero tutte le
relazioni. Svolto così, il lavoro può
contribuire a sanare le strutture di
peccato[16], trasformandole in
strutture nelle quali possa veramente
realizzarsi lo sviluppo umano
integrale.

La fede ci aiuta a conservare la
fiducia nel futuro. Come assicurava
san Josemaría, «il nostro apostolato
contribuirà alla pace, alla mutua
cooperazione degli uomini, alla
giustizia, a evitare le guerre,
l’isolamento, l’egoismo nazionale e



gli egoismi personali, perché tutti si
renderanno conto di far parte della
grande famiglia degli uomini, che per
volere di Dio ha come meta la
perfezione. Contribuiremo così a
eliminare l’angoscia, il timore di un
futuro di rancori fratricidi e a
consolidare nelle persone e nella
società la pace e la concordia: la
tolleranza, la comprensione, la
relazione, l’amore»[17].

La dimensione personale

Il messaggio dell'Opus Dei ci
incoraggia a impegnarci per la
trasformazione del mondo attraverso
il lavoro. Ciò include anche “l'avere
compassione”, come il samaritano[18],
quale esigenza dell’amore, che fa
giungere la legge (“l'obbligo”), alla
sua pienezza[19]. L'amore rende la
nostra libertà sempre più disposta e
pronta a compiere il bene.

San Josemaría scriveva in una lettera
del 1942: «L’universalizzazione dei



rimedi sociali contro le piaghe delle
malattie e dell’indigenza permette
oggigiorno di raggiungere successi
umanitari inimmaginabili in altri
tempi, ma non potrà mai
soppiantare, poiché si pone su un
altro piano, gli effetti della tenerezza
umana e soprannaturale che si
esprime nel contatto immediato,
personale, con il prossimo: la
persona povera che vive nel
quartiere accanto, il malato che
soffre in un immenso ospedale
(...)»[20].

Nella famiglia e nella società ci
troviamo davanti a un vastissimo
panorama e un cuore allargato
cercherà di prendersi cura
premurosamente dei suoi genitori
anziani, fare l'elemosina, interessarsi
dei problemi dei vicini, pregare per
un amico che soffre, visitare un
parente malato in ospedale o a casa,
fermarsi a parlare con una persona
senza fissa dimora che incontriamo



spesso per strada, ascoltare
pazientemente e così via.

Non ci viene chiesto di fare sempre
più cose ma piuttosto di cercare di
manifestare in noi stessi l'amore di
Cristo per gli altri. La domanda sulla
carità non è solo che cosa devo fare
ma, innanzitutto, chi sono io per
l'altro e chi è l'altro per me.

Se coltiviamo ogni giorno la
solidarietà, ci troveremo in
compagnia chi vuole fare altrettanto
e le necessità del prossimo
diventeranno un punto di incontro
tra persone di buona volontà,
cristiane o meno, per affrontare
insieme le situazioni di povertà e di
ingiustizia.

Il dialogo con il bisogno e la
vulnerabilità ci possono arricchire di
una delicata sensibilità e di una vita
di preghiera ancorata alla realtà.
Saremo disposti a vivere con più
sobrietà, evitando il consumismo, il



richiamo della novità, il lusso... e
sapremo rinunciare a beni superflui
che magari potremmo permetterci
per la nostra condizione
professionale. Saremo aperti al
cambiamento, in grado di ascoltare
ciò che lo Spirito Santo ci vuol dire
attraverso la povertà.

Quello di Cristo con i bisognosi è un
rapporto di uno a uno. Le opere
collettive sono certamente
necessarie, ma la carità è personale,
perché tale è il nostro rapporto con
Dio. In una cristiana o un cristiano
maturo, il compimento personale
delle opere di misericordia[21] è un
processo organico, come lo sviluppo
di un albero che, crescendo, dà più
frutti e più riparo dal sole. A partire
da questa prospettiva ci si può
rendere conto della
complementarietà tra le diverse
manifestazioni dell'apostolato
personale e la generosità con i
bisognosi.



San Josemaría descriveva le
conseguenze della carità vissuta in
mezzo al mondo, proponendo
l’esempio dei primi fedeli della
Chiesa: «I primi cristiani fecero così.
Non avevano programmi sociali o
progetti umani da realizzare in
ragione della loro vocazione
soprannaturale, ma erano
impregnati di uno spirito e di una
concezione della vita e del mondo
che non potevano non avere
conseguenze nella società cui
appartenevano»[22].

La dimensione collettiva

Non voglio dimenticare di
ringraziarvi per il bene che fate
attraverso le opere ispirate da san
Josemaría, e di ringraziare quanti di
voi lavorano, anch’essi ispirandosi a
lui, in altre organizzazioni che
prestano servizio diretto ai più
bisognosi. Penso a quel giovane
sacerdote che si prendeva cura dei



poveri e dei malati nella Madrid
degli anni '30 del secolo scorso. La
«pietra caduta nel lago»[23] è arrivata
lontano. Pur consapevoli dei nostri
limiti, ringraziamo Dio e chiediamo
aiuto per migliorare e andare avanti.

Le opere collettive tengono viva la
sensibilità sociale cristiana e sono
un’espressione civile e pubblica della
misericordia. Come dice il Compendio
di dottrina sociale della Chiesa, «per
tanti aspetti, il prossimo da amare si
presenta “in società”, così che amarlo
realmente, sovvenire al suo bisogno
o alla sua indigenza può voler dire
qualcosa di diverso dal bene che gli
si può volere sul piano puramente
inter-individuale: amarlo sul piano
sociale significa, a seconda delle
situazioni, avvalersi delle mediazioni
sociali per migliorare la sua vita
oppure rimuovere i fattori sociali che
causano la sua indigenza. È
indubbiamente un atto di carità
l'opera di misericordia con cui si



risponde qui e ora a un bisogno reale
ed impellente del prossimo, ma è un
atto di carità altrettanto
indispensabile l'impegno finalizzato
a organizzare e strutturare la società
in modo che il prossimo non abbia a
trovarsi nella miseria, soprattutto
quando questa diventa la situazione
in cui si dibatte uno sterminato
numero di persone e perfino interi
popoli, situazione che assume, oggi,
le proporzioni di una vera e propria 
questione sociale mondiale»[24].

San Josemaría ricordava che «l'Opus
Dei [deve essere presente] dove ci
sono povertà, disoccupazione,
tristezza, dolore, affinché il dolore
sia vissuto con gioia, la povertà
scompaia, il lavoro non manchi
(dando alle persone le competenze
per svolgerlo) e sappiamo rendere
presente Cristo nella vita di ciascuno,
se lo desidera, poiché siamo grandi
amici della libertà»[25]. Con i limiti di
qualsiasi istituzione umana, le realtà



collettive promosse dai fedeli
dell'Opus Dei cercano di incarnare ed
esprimere lo spirito di servizio
nell’ambito sociale.

Nella vostra attività si fondono tutte
le dimensioni che stiamo
considerando: il fondamento
spirituale, il lavoro professionale e la
cura dei bisognosi considerati
collettivamente (carità sociale), nei
quali viene esaltata anche la dignità
di ciascuno (carità personale). Così,
la competenza professionale
necessaria in un ambito che richiede
sempre più specializzazione si
coniuga con lo spirito cristiano che si
esprime nelle opere di misericordia.
Si potrebbe dire che, promuovendo
queste iniziative o prestando ad esse
la vostra collaborazione, aspirate a
essere contemporaneamente
samaritani e albergatori.

D'altra parte, ogni opera collettiva,
non solo quelle percepite



immediatamente come "sociali", può
avere una dimensione sociale
esplicita, una dimensione ecologica,
delle finalità di servizio agli altri, uno
stile di relazionarsi con i poveri,
un'intenzione di riconciliare il
mondo con Dio... Ogni opera
collettiva di ispirazione cristiana
(una scuola, un'università, una
business school, un ospedale, una
residenza, ecc.), sebbene la sua
missione immediata non consista nel
fornire aiuto a soggetti bisognosi,
deve integrare nel suo ‘ethos’ questa
caratteristica centrale del
cristianesimo che è la carità sociale.

Pertanto, è logico che ogni opera
collettiva si interroghi abitualmente
sulle espressioni pratiche e tangibili
del suo contributo sociale e del suo
servizio alle persone più bisognose.
Tale contributo è del tutto
connaturale a tale attività e non un
effetto accessorio.



Bisogna chiedersi: «Da quando
questa iniziativa esiste, a quali
bisogni sociali cerca di rispondere?
Quali miglioramenti ha prodotto
negli ambienti circostanti?». Il
Signore ci chiede che, con
l'immaginazione della carità,
riflettiamo su questo aspetto in ogni
iniziativa.

Nella prospettiva del centenario
dell'Opus Dei (2028-2030)

I prossimi anni offrono un'occasione
speciale per rivitalizzare il servizio ai
bisognosi intervenendo
individualmente o collettivamente,
diventando più consapevoli della sua
importanza nel messaggio di san
Josemaría. A questo proposito, sono
preziose le idee e le proposte che
provengano da chi di voi vi si dedica
immediatamente.

Oltre ai temi che proporrete,
suggerisco due possibili linee di
riflessione:



Lavorare insieme ad altri. San
Josemaría ha sempre incoraggiato i
fedeli dell'Opera ad aprirsi a
ventaglio, a dedicarsi a progetti di
servizio collaborando con tante altre
persone, anche non cattoliche e non
cristiane. La globalizzazione ha fatto
sì che la distribuzione delle risorse,
le migrazioni, la mancanza di accesso
all'istruzione, il concatenarsi di crisi
economiche, le pandemie e altre
situazioni di crisi, riguardino sempre
più persone. C’è una maggiore
comprensione dell’interdipendenza
della famiglia umana e si considera il
mondo come la casa comune.
Diventano sempre più necessarie le
istituzioni di ogni genere che
promuovono lo sviluppo e si sta
affermando la convinzione che è
necessario collaborare e coordinare
le conoscenze e gli sforzi. In un
momento in cui la sofferenza si è
praticamente globalizzata,
dovremmo sentirci più che mai figli
di uno stesso Padre.



Ricerca e studio. Le vostre attività
diventano osservatori privilegiati per
cogliere le tendenze emergenti.
Questa posizione, grazie alle vaste
esperienze accumulate lavorando
per lo sviluppo in diversi paesi e aree
culturali, consente di progettare
spazi specifici di ricerca e di studio.
Potranno nascerne proposte di
buone pratiche, programmi di
formazione per volontari, attività di
consulenza, congressi e incontri con
istituzioni analoghe per ambiti di
lavoro o affinità regionali, accordi
con centri accademici per
approfondire tematiche sociali da
diverse prospettive, unendo il lavoro
sul campo con la ricerca accademica.
Queste possibilità richiamano l’ideale
di san Josemaría, che vedeva i
cristiani “in ipso ortu rerum
novarum”, all'origine stessa dei
cambiamenti sociali.

Vorrei concludere con altre parole
forti e stimolanti di san Josemaría:



«Un uomo o una società che non
reagiscano davanti alle tribolazioni e
alle ingiustizie, e che non cerchino di
alleviarle, non sono un uomo o una
società all'altezza dell'amore del
Cuore di Cristo. I cristiani, pur
conservando sempre la più ampia
libertà di studiare e di mettere in
pratica soluzioni diverse,
mantenendo pertanto un logico
pluralismo, devono coincidere nel
comune desiderio di servire
l'umanità. Altrimenti il loro
cristianesimo non sarà la Parola e la
Vita di Gesù; sarà un travestimento,
un inganno, di fronte a Dio e di
fronte agli uomini»[26].

Confidiamo che la riflessione che
avviate oggi in vista del centenario
dell'Opera, serva ad approfondire
questa chiamata del nostro
Fondatore e a concretizzarla a livello
spirituale e personale, nel lavoro
professionale e in tutte le iniziative
sociali ed educative che si ispirano in



qualche modo al suo messaggio. In
questo, come in altri campi, valgono
le parole di san Josemaría: tutto è
stato fatto e tutto è da fare.
Sicuramente ci incoraggerebbe a
continuare a sognare.

Clicca qui per approfondire l'evento
"Be To Care".

[1] Javier Echevarría, conferenza Il
cuore cristiano, motore dello sviluppo
sociale, ottobre 2012, Pontificia
Università della Santa Croce.

[2] Ibid.

[3] Benedetto XVI, enciclica Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 53.

[4] Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-II-2017, n. 31.

[5] Ibid.

https://www.betocare.org/it
https://www.betocare.org/it


[6] Francesco, Udienza generale, 2-
IX-2020.

[7] San Giovanni Paolo II, enciclica 
Evangelium vitae, 25-III-1995, n. 19.

[8] San Josemaría, Lettere I, Ares,
Milano 2021, Lettera n. 3, 37d.

[9] Mt 25, 40.

[10] San Josemaría, È Gesù che passa,
Ares, Milano 2022, omelia Il rispetto
cristiano della persona e della sua
libertà, 71d.

[11] Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-II-2017, n. 31.

[12] San Josemaría, Solco, n. 827.

[13] Cfr. Francesco, Messaggio per la
V Giornata Mondiale dei Poveri, 14-
XI-2021.

[14] Cfr. Benedetto XVI, enciclica
Deus caritas est, 25-XII-2005, n. 20.



[15] San Josemaría, Colloqui, Ares,
Milano 2002, n. 56.

[16] Cfr. San Giovanni Paolo II,
enciclica Sollicitudo rei socialis, 30-
XII-1987, n. 36.

[17] San Josemaría, Lettere I cit., 
Lettera n. 3, 38a-38b.

[18] Cfr. Lc 10, 33.

[19] Cfr. Rm 13, 8-10.

[20] San Josemaría, Lettera 24-
X-1942, n. 44: AGP, serie A.3, 91-7-2.

[21] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2447.

[22] San Josemaría, Lettera 9-I-1959,
n. 22.

[23] San Josemaría, Cammino, n. 831.

[24] Compendio della Dottrina Sociale
della Chiesa, n. 208.



[25] San Josemaría, Una mirada hacia
el futuro desde el corazón de Vallecas,
Madrid 1998, pag. 135 (parole
pronunciate l’1-X-1967).

[26] San Josemaría, È Gesù che passa
cit., n. 167.

Fernando Ocáriz

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/fernando-ocariz-
prelato-allargare-il-cuore-29-

settembre-2022-be-to-care/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/fernando-ocariz-prelato-allargare-il-cuore-29-settembre-2022-be-to-care/
https://opusdei.org/it-it/article/fernando-ocariz-prelato-allargare-il-cuore-29-settembre-2022-be-to-care/
https://opusdei.org/it-it/article/fernando-ocariz-prelato-allargare-il-cuore-29-settembre-2022-be-to-care/
https://opusdei.org/it-it/article/fernando-ocariz-prelato-allargare-il-cuore-29-settembre-2022-be-to-care/

	Video: Mons. Fernando Ocáriz: Allargare il cuore | Evento "Be To Care"

