
opusdei.org

Fede e vita in San
Josemaría Escrivá de
Balaguer

"La fede di figlio, che è fede nel
Figlio, si traduce naturalmente
nella fede di padre che ha
caratterizzato la vita di San
Josemaría, tutta dedicata
all'Opera di Dio.

09/10/2012

In occasione dell'Anno della Fede
pubblichiamo un articolo di Giulio
Maspero, che comparirà
prossimamente nella rivista Romana.

https://www.romana.org
https://www.romana.org


Per scaricare l'articolo completo in
PDF cliccare qui.

1. Introduzione: perché l'anno
della fede?

All'inizio della Lettera Apostolica in
forma di “Motu Proprio” Porta Fidei
si dice: ”La porta della fede (cfr. At
14,27) che introduce alla vita di
comunione con Dio e permette
l’ingresso nella sua Chiesa è sempre
aperta per noi”(1). Fede e vita sono
così immediatamente accostati
nell'incipit del documento con il
quale il Santo Padre ha indetto l'anno
della fede. La vita di cui si parla è
quella di comunione con Dio. La
preoccupazione fondamentale del
documento, in linea con quanto
Benedetto XVI sta insegnando in
tutto il suo pontificato, è evitare che
il cristianesimo possa essere confuso
con una semplice dottrina filosofica o
morale: esso è, piuttosto, nella sua
essenza incontro vitale con il Cristo

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/gmaspero_fede-e-vita-in-san-josemaria.pdf
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/motu_proprio/documents/hf_ben-xvi_motu-proprio_20111011_porta-fidei_it.html


Risorto presente nella Sua Chiesa e
Signore della storia, incontro “che dà
alla vita un nuovo orizzonte”(2) .

Questo nuovo orizzonte della vita di
comunione con Dio dischiuso dalla
fede è all'origine della predicazione e
dell'apostolato di Paolo e Barnaba, i
quali, una volta tornati ad Antiochia
da dove aveva preso le mosse la loro
missione, “riunirono la comunità e
riferirono tutto quello che Dio aveva
compiuto per mezzo loro e come
aveva aperto ai pagani la porta della
fede” (At 14,27). Quindi, è Dio stesso
ad aprire la porta della fede agendo
nella vita dei suoi apostoli e dei suoi
santi.

L'immagine della porta è comune nel
linguaggio evangelico: essa è spesso
chiusa, come per le vergini stolte (cfr.
Mt 25,10) o nel caso dell'uomo già a
letto con i suoi figli (cfr. Lc 11,7). La
porta in ogni caso è stretta e il
padrone di casa può chiuderla (cfr.



Lc 13,24-25 e Mt 7,13-14). Ma Dio
apre quella porta e la vita e
l'esperienza di Paolo ne sono
espressione: per questo egli scrive ai
Corinzi “mi si è aperta una porta
grande” (1Cor 16,9)“ e chiede ai
Colossesi di pregare che Dio “apra la
porta della Parola per annunciare il
mistero di Cristo” (Col 4,3).

Il Vangelo di Giovanni aggiunge un
elemento essenziale: non solo Dio
apre la porta, ma il Buon Pastore, che
si distingue per il fatto di passare
attraverso di essa, si identifica con la
porta stessa (cfr. Gv 10,2-10). Da
questa prospettiva Cristo è Porta, che
conduce alla vita piena ed eterna
donata dal Padre.

Il riferimento scritturistico alla porta
della fede rimanda, dunque, a una
prospettiva eminentemente
teologale: la fede impegna e
coinvolge la vita proprio perché dona
la vita e una vita che non avrà mai



fine. Per questo ”attraversare quella
porta comporta immettersi in un
cammino che dura tutta la vita”(3).

Nelle intenzioni del Santo Padre
l'anno della fede sembra avere come
scopo proprio il recupero del
rapporto tra fede e vita: la fede non è
più vissuta perché essa non è più
percepita come essenziale per la vita,
non è più colta come significativa per
l'esistenza. Questo punto occupa una
posizione centrale nel Magistero di
Benedetto XVI: “Fin dall’inizio del
mio ministero come Successore di
Pietro ho ricordato l’esigenza di
riscoprire il cammino della fede per
mettere in luce con sempre maggiore
evidenza la gioia ed il rinnovato
entusiasmo dell’incontro con
Cristo”(4).

Oggi la religione, e in particolare il
cattolicesimo, può essere percepita a
livello di cultura diffusa come
nemica della gioia. Tutto ciò che



attrae sembra venire proibito
proprio perché attrae. La fede è
presentata come necessariamente
opposta ai desideri dell'uomo e alla
pienezza di vita. Il riferimento a
Nietzsche nella prima citazione della 
Deus Caritas est è molto esplicito a
riguardo(5).

Ma come mai la fede è oggi percepita
come nemica della vita? Benedetto
XVI risponde indicando la causa in
un non sufficiente rilievo assegnato
alla dimensione teologale
nell'annuncio cristiano. Bisogna far
risaltare, invece, il primato del dono
e quindi indicare l'elemento
essenziale dello sforzo del cristiano
nel disporsi a ricevere. Così nella 
Porta Fidei il Papa afferma con forza:
“La fede, infatti, cresce quando è
vissuta come esperienza di un amore
ricevuto e quando viene comunicata
come esperienza di grazia e di
gioia”(6).



Più che il richiamo alla coerenza,
sono la percezione della bellezza del
dono e della gioia per l'incontro che
rendono in modo naturale la fede
guida per l'esistenza: “La «fede che si
rende operosa per mezzo della
carità» (Gal 5,6) diventa un nuovo
criterio di intelligenza e di azione che
cambia tutta la vita dell’uomo (cfr.
Rm 12,2; Col 3,9-10; Ef 4,20-29; 2Cor
5,17)”(7).

Le virtù teologali sono la vita di Dio
che irrompe per grazia nella vita
dell'uomo il quale si apre ad esse.
San Tommaso, ad esempio, afferma
che la fede ”è un abito intellettivo
con cui inizia in noi la vita eterna, e
che fa aderire l'intelletto a realtà che
non appaiono”(8). Il movimento è,
dunque, dalla Vita di Dio, che è
donata, alla vita dell'uomo, che
diventa opus Dei. Benedetto XVI
esprime questa dinamica in un modo
estremamente illuminante, se si ci si
approssima all'insegnamento e



all'esperienza di San Josemaría
Escrivá alla luce di Porta Fidei:
“L’insegnamento di Gesù, infatti,
risuona ancora ai nostri giorni con la
stessa forza: «Datevi da fare non per
il cibo che non dura, ma per il cibo
che rimane per la vita eterna» (Gv
6,27). L’interrogativo posto da quanti
lo ascoltavano è lo stesso anche per
noi oggi: «Che cosa dobbiamo
compiere per fare le opere di
Dio?» (Gv 6,28). Conosciamo la
risposta di Gesù: «Questa è l’opera di
Dio: che crediate in colui che egli ha
mandato» (Gv 6,29). Credere in Gesù
Cristo, dunque, è la via per poter
giungere in modo definitivo alla
salvezza”(9).

2. Vita di fede in San Josemaría

Come Paolo, anche san Josemaría ha
sperimentato che Dio gli ha aperto la
porta della fede, nella scoperta che la
Sua volontà è che si aprano “i
cammini divini della terra”(10),



dischiudendo quel “qualcosa di
santo, di divino, nascosto nelle
situazioni più comuni”(11) e la
“vibrazione d'eternità” di cui è
impregnato ogni istante(12). Per
questo chiamava Madrid la sua
Damasco(13), luogo dove ricevette la
luce chiara sulla sua vocazione e
sulla missione di fondare l'Opus Dei.
La santità alla quale Dio lo ha
chiamato passa attraverso la vita
quotidiana e l'amore per il mondo.
L'opera che Dio compie in lui si
realizza nell'esistenza concreta che
viene così trasformata in luogo di
incontro con Dio. Fare l'opera di Dio
è radicalmente fondato,
nell'esperienza di San Josemaría,
nell'essere opera di Dio. Il primato
della dimensione teologale è
assoluto, in quanto il credere stesso,
secondo l'insegnamento in Gv 6,29
appena citato, è opera di Dio:
condizione necessaria per fare
l'opera di Dio è il permettere sempre
più che la propria vita sia opera di



Dio mediante la fede(14). Questa è in
sé dono di Dio, il Quale mediante il
battesimo comunica la Sua vita e la
Sua santità ad ogni cristiano.

Non meraviglia, quindi, costatare che
una ricognizione delle ricorrenze di
“fede” negli scritti pubblicati di San
Josemaría mostri immediatamente
una evidente correlazione con la
terminologia connessa alla vita(15).
Si tratta di “vivere di fede” e di avere
una “fede viva”. Ciò può essere
illustrato con il finale dell'omelia
intitolata “Amare il mondo
appassionatamente”, pronunciata
all'Università di Navarra l'8 ottobre
1967. Anche allora si celebrava
l'anno della fede promulgato da
Paolo VI, cui il Fondatore dell'Opus
Dei fa esplicito riferimento:

Adesso vi chiedo, con le parole del
salmista, di unirvi alla mia preghiera
e alla mia lode: “Magnificate
Dominum mecum, et extollamus

https://it.escrivaworks.org/book/colloqui-capitolo-8.htm
https://it.escrivaworks.org/book/colloqui-capitolo-8.htm


nomen eius simul”; magnificate con
me il Signore, ed esaltiamo tutti
assieme il suo nome. In altri termini,
figli miei, viviamo di fede.[...]

Fede, una virtù di cui tanto abbiamo
bisogno noi cristiani, e in modo tutto
speciale in questo "anno della Fede"
promulgato dal nostro amatissimo
Santo Padre, il Papa Paolo VI: perché
senza fede viene a mancare la base
stessa per la santificazione della vita
di tutti i giorni.

Fede viva in questo momento, perché
ci accostiamo al “mysterium fidei”, la
Sacra Eucaristia; perché stiamo per
prendere parte a questa Pasqua del
Signore che riassume e realizza le
misericordie di Dio verso gli uomini.
[...]

Fede, infine, figlie e figli carissimi, per
dimostrare al mondo che queste non
sono cerimonie e parole, ma realtà
divina, offrendo agli uomini la
testimonianza di una vita ordinaria



santificata nel nome del Padre e del
Figlio e dello Spirito Santo e di Santa
Maria(16).

Santificare la vita di tutti i giorni è
possibile proprio per la fede ed
equivale a vivere di fede e ad avere
una fede viva(17), con riferimento
esplicito alla dottrina paolina di Gal
3,11: “il giusto per fede vivrà”. Tutto
è fondato sulla dimensione teologale,
indicata da San Josemaría con
espressione suggestiva: “Gli atti di
Fede, di Speranza e d'Amore sono
valvole dalle quali si sprigiona il
fuoco delle anime che vivono la vita
di Dio”(18).

“Vita di fede” è il significativo titolo
dell'omelia in “Amici di Dio” dedicata
a questa virtù teologale: qui
l'apparente assenza di miracoli
nell'epoca attuale, rispetto ai primi
tempi del cristianesimo, è ricondotta
proprio al fatto che i cristiani non
vivono vita di fede(19). La fede è

https://it.escrivaworks.org/book/amici_di_dio-capitolo-12.htm
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/amici-di-dio


viva, invece, quando diventa “nuovo
criterio di intelligenza e di azione che
cambia tutta la vita dell’uomo”,
secondo l'espressione già citata di 
Porta Fidei. La fede è viva quando è
operativa, quando si traduce e si
esprime in scelte concrete, in
propositi che incidono sull'esistenza
reale del cristiano(20). Altrimenti la
fede è morta, perché rimane a livello
sociologico, come se si trattasse di
una dottrina astratta o di una serie di
tradizioni morali che non hanno
valore assoluto in sé. Lo spiega bene
Joseph Ratzinger, facendo notare che
i contenuti della fede non sono la
tavola periodica degli elementi, la cui
conoscenza non incide direttamente
sull'esistenza dell'uomo. La fede
riguarda, invece, delle verità di
fronte alle quali non è possibile non
prendere posizione. Per questo non
si può dire che esistano veramente
degli agnostici: essi, infatti, sono in
realtà degli atei pratici, perché per
vivere devono fare delle scelte



concrete che decidono di non
conformare alla fede(21). In altri
termini, per vivere bisogna
comunque avere una fede, perché
inevitabilmente si sceglie un senso
della propria esistenza.

Così l'insegnamento di San Josemaría
non può essere più lontano dal
pelagianismo e dal moralismo. Il
cristianesimo non può essere ridotto
alle opere, né l'uomo può
conquistare la salvezza con le sole
virtù umane o con il proprio lavoro.
Invece, si dice con estrema chiarezza
che l'atto del credere non si ferma al
livello intellettuale, all'accettazione
di alcune verità che poco hanno a
che vedere con la vita, ma che l'atto
stesso si esprime nella vita del
credente, perché la fede comunica la
vita soprannaturale, rendendo
possibile pensare secondo la “logica
di Dio”(22). Tutto è riferito a Cristo e
al rapporto personale con Lui: “Non



ha fede «viva» chi non si dona in
modo attuale a Gesù Cristo”(23).

Proprio il cristocentrismo radicale
permette a San Josemaría di parlare
in modo così audace di santificazione
e di amore del mondo(24). Sembra
molto espressivo il seguente testo:

Quando la fede vacilla, l'uomo tende a
immaginarsi un Dio lontano, che
quasi non si prende cura dei figli.
Pensa la religione come un qualcosa
di estrinseco, cui attingere quando
non ci sono altre risorse; si aspetta,
allora, e non si capisce su che base,
manifestazioni spettacolari,
avvenimenti insoliti. Quando la fede
vibra nell'anima, invece, ci si accorge
che i passi del cristiano non si
allontanano dalla vita normale e
quotidiana di ogni uomo. E che la
santità grande, che Dio ci richiede, è
racchiusa nelle piccole cose di ogni
giorno, qui ed ora(25).



La proclamazione della chiamata
universale alla santità si presenta,
dunque, come un approfondimento
proprio della fede come “nuovo
criterio di intelligenza e di azione che
cambia tutta la vita dell’uomo”, in
quanto nasce dall'incontro con Cristo
nella vita di ogni giorno. La
riduzione della fede a mera
tradizione sociologica, con la
conseguente separazione dalla vita
reale, è connessa ad una riduzione
del suo ambito al dominio dello
straordinario, di ciò che non è
normale. Invece accogliere la
chiamata universale alla santità
implica il ravvivare la propria fede
per aprirsi al Dio vicino:

Cerchiamo di non ingannarci... - Dio
non è un'ombra, un essere lontano,
che ci crea e poi ci abbandona; non è
un padrone che se ne va e non ritorna.
Anche se non lo percepiamo con i
nostri sensi, la sua esistenza è molto
più vera di tutte le realtà che



tocchiamo e vediamo. Dio è qui, con
noi, presente, vivo: ci vede, ci ascolta,
ci guida, e contempla le nostre più
minute azioni, le nostre più riposte
intenzioni.

Crediamo tutto questo..., ma viviamo
come se Dio non esistesse! Perché non
abbiamo per Lui né un pensiero, né
una parola; perché non gli obbediamo,
né ci sforziamo di dominare le nostre
passioni; perché non gli esprimiamo
amore, né ripariamo le offese...

- Vogliamo continuare a vivere con
una fede morta?(26)

La fede deve essere viva perché
Cristo non è un personaggio del
passato, un ricordo, una tradizione,
ma è vivo, oggi, adesso(27) . E vivere
di fede vuol dire essenzialmente
darGli del tu, rivolgersi a Lui, stare in
relazione personale con Lui.

Questa dottrina mette la fede in
rapporto diretto con i desideri più



profondi dell'uomo. Essa non nega,
non toglie, ma va a fecondare i più
segreti slanci del cuore: “La nostra
fede non disconosce nulla di quanto
v'è di bello, di generoso, di
genuinamente umano sulla
terra”(28). Per questo veniva
accusato di predicare esercizi di vita
e non di morte, come si era soliti fare
al suo tempo(29) .

Così, nell'omelia “Vita di fede”, i testi
scritturistici da cui si parte sono
miracoli di Gesù che viene incontro
al desiderio dell'uomo, come per
Bartimeo, il cieco di Gerico, in Mc 10,
per l'Emorroissa in Mt 9, e infine per
il padre del ragazzo lunatico in Mc 9.
Come ha scritto Joseph Ratzinger, “la
sete di infinito appartiene alla stessa
natura dell’uomo, anzi è la sua
essenza”(30), in modo tale che tutti
gli amori e i desideri autentici
trovano il loro senso solo nell'Amore
divino:



Vivi la fede, allegro, unito a Gesù. -
Amalo davvero - ma davvero,
davvero! -, e sarai protagonista della
grande Avventura dell'Amore, perché
sarai ogni giorno più innamorato.(31)

Il cuore dell'uomo chiede un
autentico “per sempre” -perfino
Nietzsche ha scritto che “ogni piacere
vuole eternità”(32) - ma tutto ciò è
menzogna se non riconosce negli
amori della terra, nei desideri del
proprio cuore, un cammino che
conduce, come il fiume alla sorgente,
all'Amore di Dio, a Cristo, Amore
degli amori:

Gli uomini mentono quando dicono
"per sempre" nelle cose temporali. È
vero, di una verità totale, soltanto il
"per sempre" rivolto a Dio; e tu devi
vivere così, con una fede che ti aiuti a
sentire sapore di miele, dolcezza di
cielo, al pensiero dell'eternità che
veramente è per sempre.(33)



In conclusione, si può affermare che
la proposta di fede di San Josemaría
parla alla vita, si rivolge agli amori
degli uomini. Rispetto ad una fede
percepita solo come fattore
sociologico o tradizionale, la sua
predicazione interpella il cuore
dell'uomo in quanto nasce da una
fede “vissuta come esperienza di un
amore ricevuto”(34) . Gesù è
presentato, nel senso personale del
verbo, come si presenta un amico,
come l'Amore degli amori, la
sorgente e il senso di ogni amore
autentico e puro.

La chiamata universale alla santità si
fonda, infatti, sulla sicurezza della
vicinanza di Dio alla vita concreta, lì
dove sono aspirazioni e desideri
dell'uomo. Amare il mondo
appassionatamente è possibile per la
fede, per un approfondimento della
fede.



Proprio il primato della dimensione
teologale e il cristocentrismo
permettono di presentare la fede in
modo tale da interpellare il desiderio
dell'uomo. Ma quali sono i
fondamenti teologici di questa
prospettiva?

3. Fede di figlio e fede di padre

Questo approfondimento della
dimensione teologale della fede che
permette di aprirsi alla
santificazione della vita ordinaria, e
quindi di mostrare come la fede
stessa interpella i desideri più
profondi e nobili del cuore
dell'uomo, ha profonde radici
teologiche. Esse toccano quei nuclei
dottrinali che saranno sempre più al
centro dell'attenzione nel corso del
XX secolo, proprio nel tentativo di
riflettere sulla chiamata universale
alla santità. Nell'insegnamento di San
Josemaría essi sono chiaramente
presenti innanzitutto per la luce che



il carisma ha impresso nella sua
anima e poi grazie
all'approfondimento della
comprensione della tradizione della
Chiesa permesso da questa luce. In
particolare sono ben evidenti
elementi dogmatici caratteristici del
pensiero patristico, che ha sempre
presentato congiuntamente la fede e
la vita.

In primo luogo il forte richiamo della
filiazione divina donataci da Cristo,
espressa perfino in termini più
orientali come divinizzazione(35),
punta verso la chiara percezione
della connessione tra le missioni
divine e le processioni intratrinitarie,
così come al legame dell'atto creativo
con la generazione eterna del Figlio.
San Josemaría afferma,
commentando Gal 3,26: “tutti voi
siete figli di Dio mediante la fede.
Quale potere è il nostro! Potere di
sapere di essere e di essere figli di
Dio”(36) . E trae le conseguenze di



quel mistero che in termini patristici
è identificato con la distinzione senza
separazione e l'unione senza
confusione di economia e
immanenza divine, dell'agire di Dio e
del Suo essere. Nella storia della
salvezza è costantemente percepita
la dimensione trinitaria, che
permette di riconoscere il senso del
creato nel Verbo incarnato. Con
parole del grande teologo francese
Jean Daniélou: “La relazione intima
di tutto il creato al Verbo già appare
nell'origine profonda di ogni realtà.
In questo senso la creazione non è
altro che irradiazione della
generazione eterna”(37). Per questo,
San Josemaría afferma che

Non c'è situazione terrena, per quanto
piccola e ordinaria possa sembrare,
che non possa essere occasione di un
incontro con Cristo e una tappa del
nostro cammino verso il Regno dei
Cieli(38).



Essere contemplativi in mezzo al
mondo vuol dire riconoscere, grazie
al dono della fede e alla cura di
questo dono, che tutto parla del
Cristo, che il senso della storia e del
mondo è Lui. Nulla di ciò che è
autentico gli può essere estraneo, in
modo tale che non è necessario
abbandonare la vita ordinaria per
diventare santi. Sempre con parole di
Jean Daniélou: “Il Cristo coincide in
qualche modo con la totalità
dell'essere creato. Sottrarsi al Cristo
significa sottrarsi alla realtà; non
significa andare al di là, significa
invece chiudersi alla vita”(39).

La dottrina della fede non è solo un
insieme di insegnamenti che devono
essere appresi, ma è piuttosto luce
che illumina la realtà, luce che
scaturisce dagli occhi del Cristo.
L'unione di fede e vita è, dunque,
riflesso del cristocentrismo di San
Josemaría e della sua profonda
percezione del ruolo della filiazione



divina, vero centro di tutto il
messaggio cristiano e punto di
unione tra il tempo e l'eterno. Nel
Verbo incarnato, infatti, nel Suo
Cuore, si incontrano i due movimenti
di Dio che cerca l'uomo e dell'uomo
che con i propri desideri cerca, anche
inconsapevolmente, Dio, Amore degli
amori.

Per questo la fede non è mai
presentata solo come dottrina, ma è
vitalmente ricondotta al Cristo:

La fede è una virtù soprannaturale
che dispone la nostra intelligenza a
dare assenso alle verità rivelate, a
rispondere di sì a Cristo, a colui che ci
ha fatto conoscere pienamente il
disegno salvifico della Trinità
Beatissima.(40)

L'assenso della mente è inseparabile
dall'assenso del cuore che si realizza
nell'incontro con Cristo, vivo e
risorto nell'oggi del cristiano(41).
L'atto di fede è pensiero e conoscenza



che nascono dalla relazione con la
Persona di Gesù, dal dialogo e
dall'apertura a Lui. Fra i Padri della
Chiesa, Sant’Agostino ha spiegato
questo aspetto distinguendo tre
dimensioni dell'atto del credere:
occorre credere che Dio esiste, 
credere Deum, e occorre credere a
Dio che si rivela, credere Deo, ma
tutto ciò deve culminare nel credere
in Deum, cioè nell'adesione personale
a Dio nella fedeltà di un continuo
tendere con la propria vita a Lui(42).
In questo senso, la concezione di San
Josemaría è profondamente moderna
e autenticamente fedele alla
tradizione patristica(43), della quale
richiama l'apofatismo, cioè
l'affermazione che la conoscenza
dell'essere di Dio è al di là delle
capacità umane. Si pensi alla
bellissima risposta data in un
incontro multitudinario in
Venezuela, nel 1975:



E quando ti dicono che non
comprendono la Trinità e l'Unità,
rispondi loro che nemmeno io la
comprendo, ma che l'amo e la venero.
Se comprendessi le grandezze di Dio,
se Dio ci stesse in questa povera testa,
il mio Dio sarebbe molto piccolo..., e
tuttavia ci sta – ci vuole stare – nel
mio cuore, ci sta nella profondità
immensa della mia anima che è
immortale.(44)

La dimensione intellettuale non può
esaurire la conoscenza di Dio, il
Quale è irriducibile a un concetto o
un'idea. Il mistero cristiano si coglie
in pienezza nella conoscenza
personale di Dio che abita nell'anima
del battezzato. Così, la coppia fede e
cuore si ripete negli scritti: si tratta di
“vedere la verità e amarla”(45), di
amare e credere(46). La dimensione
dottrinale non è sacrificata in uno
slancio che si espone al
sentimentalismo, né la fede è ridotta
a mere formule intellettuali slegate



dalla vita. L'originale formula “pietà
di bambini e dottrina sicura di
teologi”(47), indicata come cammino
sicuro per i suoi figli spirituali,
mostra questa stessa profonda
armonia che dai primi cristiani
alimenta la fedeltà della Chiesa e si
fonda proprio sulla filiazione divina.

Credere è in primo luogo dono, è
l'abitare di Dio nel cuore dell'uomo, il
suo venire. Si scorge in questo modo
come un elemento essenziale
dell'approfondimento della
comprensione della dimensione
teologale della fede è il realismo
radicale dell'affermazione
dell'inabitazione trinitaria nell'uomo.
Questi è chiamato ad essere una cosa
sola con Cristo, il Quale è la sua vera
identità. Si può vivere di fede solo
vivendo la vita dei figli di Dio, per
essere un altro Cristo(48). San
Josemaría ricorre per questo alla
forte espressione alter Christus, ipse
Christus(49): “Sentite, invece,



l'urgenza divina che ciascuno di voi
sia un altro Cristo, ipse Christus, lo
stesso Cristo”(50).

Una fede che diventa “nuovo criterio
di intelligenza e di azione” è fede
piena nell'Incarnazione, nella sua
realtà, nel suo significato cosmico. Il
senso del mondo è il Figlio incarnato
e l'uomo è chiamato a riportare tutto
a Cristo, il Quale riporta tutto al
Padre. E ciò vuol dire riconoscere
l'impronta trinitaria nel creato,
risalendo dal Figlio incarnato, senso
del mondo, al Padre, sorgente di ogni
cosa. Come ha scritto Jean Mouroux:
“la nostra fede è cristologica; e
perché cristologica, è trinitaria”(51) .

Essere contemplativi in mezzo al
mondo significa, dunque, guardare il
mondo con occhi trinitari, con quello
sguardo reso possibile dall'unione
personale al Cristo. Così il senso della
creazione e della storia è



riconosciuto nella libertà dei figli di
Dio:

In tutti i misteri della nostra fede
cattolica aleggia il canto alla libertà.
La Trinità beatissima trae dal nulla il
mondo e l'uomo, in un libero slancio
d'amore.(52)

L'incarnazione conferma l'Amore
divino, rivelando che la vera legge
che governa il mondo non è la cieca
necessità né una ragione assoluta e
disincarnata, ma la libertà e la
fiducia del Padre che crea ogni cosa
nel Figlio e per il Figlio(53). Così, San
Josemaría dichiarava in un'intervista
nella Spagna del 1969:

Dio, creandoci, ha accettato il rischio
e l'avventura della nostra libertà: ha
voluto che la storia sia una storia
vera, fatta di decisioni autentiche, e
non una finzione o un gioco. Ogni
uomo deve fare la esperienza della
propria autonomia personale, con
tutti gli imprevisti, i tentativi e magari



le incertezze che questo
comporta.(54) 

Perciò, il santo di Barbastro aveva la
“certezza della indeterminazione
della storia, aperta a molteplici
possibilità che Dio non ha voluto
precludere”(55).

Questa profonda comprensione di
fede si faceva vita nella risposta di
San Josemaría, il quale si sentiva
tanto figlio di Dio da diventare
capace di essere padre di altri figli,
formandoli in modo tale da
diventare a loro volta padri. Ma
formare nella libertà e fare crescere
richiede fede nell'unico Padre che
sempre agisce, genera e protegge. Un
magnifico testo del 1937 —con il
linguaggio cifrato necessario durante
la guerra civile per eludere la
censura— mostra la fortezza e la
profondità di questa fede vissuta:

Io... non dico niente. Ho l’abitudine di
tacere e di dire quasi sempre: “Bene”,



o “molto bene”. Nessuno potrà dire in
verità, alla fine della giornata, di aver
fatto una cosa o l’altra, non dico per
un ordine, ma neppure per un
suggerimento del nonno [san
Josemaría]. Quando penso di dover
parlare, mi limito a esporre in termini
chiari e definiti i dati di ciascun
problema; anche se la vedo chiara,
non do né darò mai la soluzione
concreta. Ho un’altra strada per
influenzare dolcemente ed
efficacemente la volontà dei miei figli
e nipoti: prendermi il disturbo di
importunare il mio vecchio Amico, il
signor Emanuele [Dio]. Magari io non
perda mai la bussola e sappia lasciar
fare ai miei con la massima libertà...
finché verrà il momento di tirare la
corda! E arriverà. Naturalmente,
ormai mi conoscete, nonostante la
debolezza del mio cuore, non sarò mai
capace di sacrificare la vita, neppure
un minuto della vita di qualcuno, per
mia comodità o per mia consolazione.
Tanto che starò sempre zitto (ne



parlerò col signor Emanuele) anche se
le decisioni dei miei figli mi
sembrassero un vero disastro.(56)

San Josemaría mostra il suo modo di
agire e governare con la fede,
ricorrendo a Dio – il signore
Emanuele appunto – per rispettare la
libertà dei suoi figli, i quali per
crescere, per diventare capaci di
essere padri, devono anche fare
esperienza dei propri limiti e dei
propri errori. Per una persona che
ama questo è doloroso, è un travaglio
analogo ai dolori di parto, ma non c'è
altro cammino per generare
veramente l'altro, rendendolo capace
di essere a sua volta padre. È proprio
del padre, infatti, far scoprire al figlio
la bellezza della realtà, al di là della
percezione dei limiti propri e altrui.
Così “l'originaria visione ottimistica
della creazione, l'«amore per il
mondo» che palpita nel
cristianesimo”(57) si fondano proprio



sulla fede di San Josemaría che lo
rende così padre.

La fede di figlio, che è fede nel Figlio,
si traduce naturalmente nella fede di
padre che ha caratterizzato la vita di
San Josemaría, tutta dedicata
all'Opera di Dio. Lui che era molto
figlio è stato molto padre. La stessa
fecondità apostolica può essere letta
da questa prospettiva teologale della
fede che lo spinse a chiamare alla
santità nel mondo molte persone, ad
aprire nella storia concreta e reale
un cammino di santità, nel realizzare
l'istituzione.

4. Conclusione: vita trinitaria

Il Santo Padre ha indetto l'anno della
fede per rispondere alla crisi nel
rapporto tra fede e vita: il
cristianesimo e le verità affermate
nel Credo sembrano non avere più
valore per l'esistenza concreta
dell'uomo. Nell'insegnamento di San
Josemaría si trova, già a livello



meramente terminologico, una
stretta connessione tra fede e vita, in
quanto la vocazione cristiana è
presentata come chiamata a vivere di
fede, a fondare la propria esistenza
sul rapporto personale con Cristo.

L'invito a tradurre la fede in opere
nasce dalla profonda comprensione
del primato della dimensione
teologale, che rende possibile
rivolgere il messaggio cristiano agli
amori e alle aspirazioni più profonde
degli uomini. La possibilità di amare
appassionatamente il mondo e di
santificare tutte quelle attività e
dimensioni autenticamente umane
della propria esistenza si basa su un
approfondimento della
comprensione dell'intima
connessione tra fede e vita. L'unità di
vita, costantemente predicata da San
Josemaría, non è solo coerenza, ma
più profondamente sgorga dalla
dinamica stessa della fede che apre
alla Vita di Dio la vita dell'uomo.



Infatti, “vi è una sola vita, fatta di
carne e di spirito, ed è questa che
dev'essere - nell'anima e nel corpo -
santa e piena di Dio: questo Dio
invisibile lo troviamo nelle cose più
visibili e materiali”(58).

Ciò, da un punto di vista teologico, è
fondato su una comprensione
cristologica della fede come chiamata
all'identificazione con Cristo. La
filiazione divina passa così in primo
piano, permettendo di leggere il
mondo a partire dalla rivelazione
trinitaria. Se il Creatore è il Dio uno e
trino, allora, il senso ultimo della
creazione non è pienamente
comprensibile senza riferirsi al
mistero della Trinità stessa. La storia
e la libertà dell'uomo acquistano così
un valore straordinario.

La profondità teologica dell'unione di
fede e vita nel pensiero di San
Josemaría è particolarmente
evidente in uno dei suoi



insegnamenti più profondi e
originali, qui proposto per il suo
valore sintetico: l'invito concreto a
imparare a vivere di fede
contemplando la Sacra Famiglia(59),
risalendo alla Trinità del Cielo a
partire dall'esistenza concreta e dalle
mutue relazioni di Maria, Gesù e
Giuseppe, da lui chiamati “la trinità
della terra”. Tale cammino, fondato
su un’intuizione che costituisce una
vera e propria sintesi dogmatica,
mette in evidenza sia il
cristocentrismo che
l'approfondimento della dimensione
teologale della fede:

Cerco di giungere alla Trinità del
Cielo, attraverso un’altra trinità,
quella della terra: Gesù, Maria e
Giuseppe. Sembrano più accessibili.
Gesù, che è perfectus Deus e perfectus
Homo. Maria, che è una donna, la
creatura più pura, la più grande: più
di Lei, soltanto Dio. E Giuseppe, che
viene immediatamente dopo Maria:



puro, virile, prudente, integro. Oh, Dio
mio! Che modelli! Solo a guardare,
vien voglia di morire di dolore:
perché, Signore, mi sono comportato
così male... Non ho saputo essere
all’altezza delle circostanze, non ho
saputo divinizzarmi. E Tu mi davi i
mezzi; e me li dai, continuerai a
darmeli..., perché dobbiamo vivere
sulla terra in modo umanamente
divino.(60)

L'uomo è chiamato a vivere la vita
stessa di Dio, la vita della Trinità
Santissima, come è avvenuto nella
Sacra Famiglia, dove ciascuno viveva
totalmente per l'altro, in una
comunione d'amore perfetta, fondata
sulla presenza di Dio, della seconda
Persona divina, sulla terra. Dalle
missioni San Josemaría risale alle
processioni divine, mostrando come
la vocazione cristiana non sia un
mero sforzo umano per adeguarsi a
dei modelli irraggiungibili, ma
piuttosto come Dio offra sempre i



mezzi che permettono al cristiano
corrente di essere divinizzato nella
sua vita quotidiana, lavorando e
amando le persone che il Signore gli
ha posto accanto.

Da una prospettiva dogmatica,
l'insegnamento di San Josemaría ha
profonde radici nei Padri della
Chiesa(61), in quel pensiero sorto
dalla vita dei primi cristiani. Inoltre
il primato della dimensione teologale
e la connessione di fede e vita si
fondano sulla piena percezione della
trascendenza del mistero di Dio uno
e trino, che nel linguaggio patristico
si sviluppa nell'apofatismo. Proprio
questa comprensione profonda del
mistero unisce fede e vita e permette
di esplicitare la connessione tra
l'agire di Dio nella storia e la sua
immanenza trinitaria. Così, a
proposito dell'incomprensibilità del
mistero del Dio Trino, San Josemaría
afferma:



È giusto che nella meraviglia immensa
di bellezza e di sapienza di Dio ci
siano cose che sulla terra non
comprendiamo. Se le
comprendessimo, Dio sarebbe un
essere finito, non infinito, ci starebbe
nella nostra testa. Come sarebbe
povero Dio! Perciò tu vai da Giuseppe,
Maria e Gesù e sai che Gesù è Dio, e
che Dio è trino nelle Persone: Padre,
Figlio e Spirito santo. E adori la
Trinità e l'Unità, ami lo Spirito Santo
amando Gesù Cristo.(62)

La vita concreta di Gesù, Maria e
Giuseppe sono l'unico cammino per
arrivare alla Trinità, perché solo nel
mistero della divino-umanità del
Cristo si ha accesso all'intimità di Dio
e si può partecipare alla Sua vita,
distinguendo e dando del tu a
ciascuna Persona divina, come si può
fare con la trinità della terra.

Quindi, questa fede che interpella gli
amori dell'uomo, le sue aspirazioni



più profonde, il suo lavoro e la sua
famiglia trova la sua più perfetta
realizzazione proprio nella Sacra
Famiglia. Ogni cristiano può, così,
santificarsi come contemplativo in
mezzo al mondo imparando,
attraverso la contemplazione, la fede
che diventa intelligenza e criterio di
azione nella vita, a partire dal
pensiero concreto sempre rivolto a
Cristo di nostro Padre, di Giuseppe e
in modo specialissimo di Maria, alla
quale bisogna rivolgersi per
imparare a dire quel sì che unisce
fede e vita(63) .

Note:

1 Benedetto XVI, Lettera Apostolica
in forma di “Motu proprio” Porta
Fidei con la quale si indice l’Anno
della fede, 11 ottobre 2011, n. 1 (in
seguito, Porta Fidei).

2 Idem, Lettera enciclica Deus Caritas
est, 25 dicembre 2005, n. 1 (in
seguito, Deus Caritas est).



3 Porta Fidei, n. 1.

4 Ibidem, n. 2.

5 Cfr. Deus Caritas est, n. 3, nota n. 1
con il riferimento all'opera di F.
Nietzsche Jenseits von Gut und Böse,
IV, 168.

6 Porta Fidei, n. 7.

7 Ibidem, n. 6.

8 San Tommaso d'Aquino, Summa
Theologiae, II-II, q. 4, a. 1, r.

9 Porta Fidei, n. 3.

10 San Josemaría Escrivá, È Gesù che
passa, n. 21 (in seguito si citerà solo il
titolo del libro).

11 Idem, Amare il mondo
appassionatamente, in Colloqui con
Monsignor Escrivá, n. 114 (in seguito,
Colloqui).



12 Cfr. Idem, Amici di Dio, n. 239 (in
seguito si citerà solo il titolo del
libro).

13 Cfr. J. Echevarría, "Un nuevo
Damasco", Romana 53 (2011), p. 283
(pubblicato originariamente in Alfa y
Omega, 28 luglio 2011).

14 A questo proposito, si veda
l'articolo dell'allora Card. Joseph
Ratzinger, intitolato Lasciare operare
Dio, in L'Osservatore Romano, 6
ottobre 2002.

15 Per una presentazione sintetica
della vita di fede in San Josemaría
Escrivá, si veda: E. Burkhart – J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Vol. II,
Rialp, Madrid 2011, pp. 346-364.

16 San Josemaría, Amare il mondo
appassionatamente, in Colloqui, n.
123. Il corsivo è mio.



17 Cfr. Idem, Cammino, n. 578 e 
Solco, n. 459 (in seguito si citerà solo
il titolo del libro).

18 Cammino, n. 667.

19 Cfr. Amici di Dio, n. 190.

20 Cfr. Cammino, nn. 317, 380 e 489; 
Solco, nn. 46 e 945; Forgia, nn. 256 e
602.

21 Cfr. J. Ratzinger, Guardare Cristo,
Jaka Book, Milano 1989, p. 15

22 È Gesù che passa, n. 172.

23Forgia, n. 544.

24 Cfr. A. Aranda, “Vedo scorrere in
voi il sangue di Cristo”. Studio sul
cristocentrismo di san Josemaría
Escrivá, Edusc, Roma 2003.

25 Amici di Dio, n. 312.

26 Solco, n. 658.



27 Cfr. Cammino, n. 584; È Gesù che
passa, nn. 102ss.

28È Gesù che passa, n. 24.

29 Cfr. A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell'Opus Dei, Leonardo
International, Milano 2003, vol. II, p.
706.

30 J. Ratzinger, Guardare Cristo, cit.,
p. 15.

31 Forgia, n. 448.

32 F.W. Nietzsche, Così parlò
Zarathustra, Adelphi, Milano 1968, VI/
1, p. 278.

33 Amici di Dio, n. 200.

34 Porta Fidei, n. 7.

35 Cfr. D. Ramos Lissón, Aspectos de
la divinización en el Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer, in J.L. Illanes
[Ed.], El cristiano en el mundo: En el
Centenario del nacimiento del Beato



Josemaría Escrivá (1902-2002),
Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra, Pamplona
2003, pp. 483-499.

36 San Josemaría Escrivá, Lettera 24-
X-1942, n. 68 (AGP, serie A.3, leg. 91,
carp. 5, exp. 4).

37 J. Daniélou, La Trinità e il mistero
dell'esistenza, Queriniana, Brescia
1969, p. 59

38 È Gesù che passa, n. 22.

39 J. Daniélou, La Trinità e il mistero
dell'esistenza, cit., p. 63

40 Amici di Dio, n. 191.

41 Arturo Blanco ha evidenziato come
San Josemaría mettesse la fede in
relazione con tutta la persona umana
e non solo con l'intelletto: A. Blanco, 
Alcuni contributi del beato Josemaría
alla comprensione dei rapporti tra
fede e ragione, in: AA.Vv., La



grandezza della vita quotidiana, vol.
V/1, Edusc, Roma 2004, p. 259.

42 Cfr. Sant’Agostino, Enarrationes in
Psalmos 130,1 e Tractatus in
Iohannem 29,6.

43 La concezione della fede di San
Josemaría è definita dal suo primo
successore, il venerabile Alvaro del
Portillo, “viva e dinamica”: A. Del
Portillo, Discorso conclusivo del
Convengo teologico di studio sugli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá (Roma, 12-14 ottobre 1993) ,
in: AA.VV., Santità e mondo, LEV, Città
del Vaticano 1994, p. 231.

44 San Josemaría Escrivá, risposta ad
una domanda in Venezuela, 9 febbraio
1975: Catequesis en América, III, p. 75
(AGP, Biblioteca, P04).

45 Solco, n. 818.

46 47 È Gesù che passa, n. 10.



48 Cfr. Ibidem, n. 21.

49 Cfr. A. Aranda, “Vedo scorrere in
voi il sangue di Cristo”, cit., pp.
197-220.

50 Amici di Dio, n. 6.

51 J. Mouroux, Io credo in te,
Morcelliana, Brescia 1966, p. 34.

52 Amici di Dio, n. 25.

53 Cfr. Col 1,15-20.

54 San Josemaría Escrivá, intervista
in ABC, 2.XI.1969.

55 È Gesù che passa, n. 99.

56 Citato in A. Vázquez de Prada, Il
Fondatore dell'Opus Dei, II, cit., pp.
152-153.

57 Forgia, n. 703.

58 San Josemaría, Amare il mondo
appassionatamente, in Colloqui, n.



114. Un commento di questo brano
nell’omelia in: Conversaciones con
Mons. Escrivá de Balaguer. Edición
crítico-histórica, a cura di J. L. Illanes,
A. Méndiz, Rialp, Madrid 2012, pp.
477-478 e 486-489.

59 Cfr. È Gesù che passa, n. 22.

60 San Josemaría, meditazione 
Consumados en la unidad, citata in S.
Bernal, Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Ares, Milano 1985, p. 360.

61 In questo senso si potrebbe
estendere la pregevole analisi di
Cornelio Fabro nell'articolo dedicato a
San Josemaría: C. Fabro, La tempra di
un padre della chiesa, in AA.VV., Santi
nel mondo: studi sugli scritti del beato
Josemaría Escrivá, Ares, Milano 1992.

62 San Josemaría Escrivá, risposta ad
una domanda in Argentina, 14 giugno
1974: Catequesis en América, I, p. 449
(AGP, Biblioteca, P04).



63 Cfr. Amici di Dio, nn. 284-286.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/fede-e-vita-in-
san-josemaria-escriva-de-balaguer/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/fede-e-vita-in-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/it-it/article/fede-e-vita-in-san-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/it-it/article/fede-e-vita-in-san-josemaria-escriva-de-balaguer/

	Fede e vita in San Josemaría Escrivá de Balaguer

