
opusdei.org

Fare di ogni Centro
una famiglia (I)

Case di famiglia aperte,
luminose e allegre: così le vuole
Dio. Prima nota con alcune
riflessioni sulla vita di famiglia
nei Centri dell’Opera.

27/10/2023

«Figlia mia, non devo forse cercarti
una sistemazione, perché tu sia
felice?» (Rt 3, 1). In queste parole
rivolte da Noemi a sua nuora Rut,
così piene di affetto materno, si
mette in evidenza l’aspirazione di
ogni cuore umano ad avere una casa



e una famiglia; uno spazio nel quale
uno si sente amato e compreso, e nel
quale può recuperare le forze. Così
san Josemaría considerava la
famiglia: «Ogni focolare cristiano
deve essere un’oasi di serenità in cui,
al di sopra delle piccole contrarietà
quotidiane, si avverte – come frutto
di una fede reale e vissuta – un
affetto intenso e sincero, una pace
profonda»[1].

Il termine ebraico bayit, che significa
casa o costruzione, è anche una delle
parole con cui nella Scrittura viene
nominata la famiglia. Così, per
esempio, si parla della casa di
Giacobbe (cfr. Ger 2, 4) o della casa
d’Isacco (cfr. Am 7, 16) per riferirsi
alle casate di questi patriarchi.
Spesso anche nelle lingue di oggi la
nozione di casa rimanda
all’appartenenza a una famiglia.
Quando si dice che uno è della casa
di qualcuno, non si sta facendo solo
riferimento alla materialità di un



luogo nello spazio, ma anche a una
serie di relazioni stabili,
incondizionate e gratuite che
permettono di riconoscersi come una
persona capace di aprirsi al mondo.
In quella casa uno sa di avere un
rifugio e un affetto incondizionato; in
quella casa egli viene amato
semplicemente perché fa parte di
essa.

Sarà come un focolare

L’appartenenza a una casa, in tal
modo, è un aspetto della propria
identità. Nell’Opera diciamo
spontaneamente che siamo di Casa,
perché sappiamo di far parte di una
famiglia in seno a quella «famiglia
tra le famiglie»[2] che è la Chiesa.
«Tutti quelli che fanno parte
dell’Opus Dei – scriveva san
Josemaría – formano un’unica
famiglia: il motivo non consiste nel
fatto di convivere materialmente
sotto uno stesso tetto. Come i primi



cristiani, siamo cor unum et anima
una (At 4, 32) e nessuno nell’Opera
potrà sentire mai l’amarezza
dell’indifferenza»[3]. Sappiamo,
dunque, di far parte della casa di Dio,
della famiglia di Dio, in cammino
verso il focolare definitivo, dove si
riunirà tutta la famiglia dei figli e
delle figlie di Dio.

Anche se è poco quello che sappiamo
su quello che Dio ha preparato per
quelli che lo amano, Egli stesso ci dà
una traccia: sarà come una famiglia.
Durante l’ultima cena Gesù dice:
«Non sia turbato il vostro cuore.
Abbiate fede in Dio e abbiate fede
anche in me. Nella casa del Padre
mio vi sono molte dimore. Se no, vi
avrei mai detto: “Vado a prepararvi
un posto”? Quando sarò andato e vi
avrò preparato un posto, verrò di
nuovo e vi prenderò con me, perché
dove sono io siate anche voi» (Gv 14,
1-3). Già in questa vita cominciamo a
prepararci per questo focolare



promesso, raccogliendo giorno dopo
giorno il materiale di cui sappiamo
che sarà fatto per ciascuno di noi:
amore, comunione. Fare famiglia in
questa vita non è un’anticipazione
opzionale di qualcosa che in fin dei
conti verrà in seguito, ma la
necessaria preparazione del cuore ad
abbracciare un giorno la piena
comunione con Dio e con tutti i beati.
C’è, infatti, la possibilità reale di
chiudersi a questo dono, di
distruggere in noi la disponibilità
all’amore[4].

La gratuità dell’amore che s’impara
in famiglia aiuta a comprendere,
almeno fino a un certo punto,
l’immensità dell’amore di Dio. San
Josemaría era solito enfatizzare
questo intreccio tra amore umano e
amore divino: «Ama
appassionatamente il Signore. Amalo
alla follia, perché se c’è amore – solo
allora! – mi azzardo ad affermare
che non c’è neppure bisogno dei



propositi. I miei genitori – tu pensa ai
tuoi – non avevano bisogno di fare il
proposito di volermi bene, eppure
che profusione di attenzioni
affettuose e quotidiane avevano per
me! Con questo stesso cuore umano,
possiamo e dobbiamo amare Dio»[5].

Ecco perché una parte importante
della missione evangelizzatrice che
Dio ha affidato all’Opera consiste nel
formare una famiglia. «Lo spirito di
famiglia – scriveva don Álvaro – è
così essenziale per noi, che ogni mia
figlia e ogni mio figlio lo porta
sempre con sé; è così forte, che si
manifesta immediatamente intorno a
noi, favorendo la creazione di un
ambiente di famiglia qualunque sia il
posto nel quale ci troviamo»[6].
Creare questo ambiente di famiglia,
della famiglia dei figli di Dio,
equivale a introdurre nel mondo una
logica nuova, una maniera di amare
che prepara i cuori al giorno in cui
Dio sarà «tutto in tutti» (1 Cor 10, 28).



«Le nostre case – ci ha scritto il Padre
– devono essere “luminose e liete”.
Ambienti aperti, che possano
accogliere molta gente, anche chi
magari è privo del calore di una
famiglia»[7]. Così debbono essere le
case degli aggregati e dei
soprannumerari, e così debbono
essere anche i centri dell’Opera. In
pratica queste pagine vogliono dare,
in due documenti, alcune tracce per
la riflessione sulla vita di famiglia nei
centri. Questo punto di vista specifico
non impedisce, comunque, di riferire
una buona parte di quanto detto in
queste righe alla vita di qualunque
nucleo familiare.

Nel presente, grazie alla libertà,
perché Dio lo vuole

Esistono molti modi di far famiglia,
ma di solito tutti hanno in sé dei
tratti comuni. In primo luogo,
ambiente domestico e famiglia non
sono realtà statiche: sono sempre un



percorso, un processo di costruzione
in corso (in realtà la parola bayit, che
abbiamo menzionato prima, deriva
da banah, che significa proprio
costruire). Una famiglia è sempre in
costruzione, non solo per la varietà
delle situazioni esterne e per le
limitazioni delle persone concrete
che lo compongono, ma anche
perché dipende in ogni istante dalla
reciproca sollecitudine degli uni per
gli altri. In altre parole, la famiglia si
alimenta di qualcosa che solo in
parte è possibile accumulare nella
dispensa. Anche se un buon ricordo
può salvare qualunque uomo,
soprattutto se proviene dal focolare
domestico[8], una famiglia non può
vivere solo di ricordi.

Se la famiglia non si rinnovasse e
non crescesse giorno dopo giorno
grazie ai rapporti tra i suoi membri,
potrebbe conservare una apparenza
di buona salute, ma si
trasformerebbe progressivamente in



una somma di pezzi isolati; in cose
che nel passato avrebbero avuto un
significato e che si conserverebbero
solo per una diffusa venerazione alla
famiglia. L’esperienza ci insegna che
questo andazzo si suole verificare a
causa della proliferazione di
atteggiamenti individualisti nelle
relazioni, per cui si perde di vista il
valore di ciò che gli uni e gli altri
condividono. La famiglia allora non
si rinnova e si limita a una
ripetizione di incontri prefissati:
qualcosa che in fin dei conti non è
più viva e che pertanto non alimenta
lo spirito. La vita di famiglia può
respirare allora un clima ufficiale,
prevedibile... e, a lungo andare,
pesante.

Una famiglia in buono stato di salute
si fa un giorno dopo l’altro. Un buono
stato di salute, che non significa
assenza di problemi: allo stesso
modo che in questa vita non saremo
mai santi del tutto, in questo mondo



nessuna dimora familiare – ad
eccezione di quella di Nazareth, della
quale vogliamo essere un cantuccio –
potrà esserlo del tutto finché non
arriviamo alla casa del cielo. Proprio
questa precarietà cronica è un
richiamo a darci da fare ogni giorno
per mantenere vivo il focolare, allo
stesso modo in cui si deve mantenere
vivo il fuoco (proprio da qui nasce, in
alcune lingue latine, la parola: hogar,
foyer, focolare). Questo impegno può
essere considerato come una nostra
partecipazione a ciò che Gesù diceva
di sé stesso: «Il Figlio dell’uomo non
ha dove posare il capo» (Mt 8, 20).
Paradossalmente, dunque, il «luogo
di riposo» che deve essere la casa di
ogni famiglia richiede, da parte di
quelli che lo compongono, uno stato
di vigilanza che lo mantenga sveglio.

Questo carattere dinamico della vita
di famiglia ci conduce a un secondo
aspetto: la casa si costruisce solo
grazie alla libertà di ognuna delle



persone che ne fanno parte. Quello
che definisce la famiglia non è il fatto
di coabitare, di vivere in uno stesso
luogo, ma la realtà di vivere animati
da uno stesso amore: in comunione.
Ogni membro di una famiglia è
chiamato a costruirla ogni giorno,
con il proprio insostituibile
contributo personale . «Creiamo in
tal modo un clima fraterno nel quale
ognuno avvalora l’affetto dell’altro e,
insieme, godiamo del cento per uno
promessoci dal Signore»[9]. In una
famiglia si ha una comunione di
volontà libere, perché esiste una
volontà condivisa da tutti di
mantenere in vita quel focolare, e c’è
anche una comunione di
intelligenze: un accordo sui termini
di ciò che si sta costruendo. Spesso è
anche necessario spiegare che cosa si
sta costruendo o ciò che si potrebbe
distruggere o non costruire, date le
libere azioni ed omissioni di
ciascuno.



Il terzo punto di partenza, infine, è il
più importante: facciamo famiglia 
perché così vuole Dio. Nell’Opera
questo processo di edificazione ha il
suo fondamento in un invito di Dio al
quale abbiamo risposto con una
libera decisione personale. Fare
famiglia fa parte della missione
affidataci da Dio. Il lavoro è,
indubbiamente, il cardine della
nostra santificazione, ma trova la sua
ragion d’essere in qualcosa di più
profondo, di più coinvolgente. Si
tratta del fondamento di tutta la
nostra vita spirituale, che è il senso
della nostra filiazione divina. Essere
realmente figli di Dio è come una
identità familiare: appartenere alla
casa di Dio, alla famiglia di Dio.
Perciò, «se ci vogliamo bene, ci
comprendiamo, ci perdoniamo, ci
serviamo gli uni gli altri, daremo
anche, in virtù della comunione dei
santi, un contributo direttissimo
all’unità di tutti i credenti e
dell’intera umanità»[10].



La vita in famiglia non è, dunque, un 
di più, ma uno dei momenti
fondamentali nei quali ognuno di noi
è chiamato a essere Cristo per i suoi
fratelli. Come ognuno tratti coloro
che Dio ha scelto per condividere la
sua vita familiare potrà dargli lumi
sulla sua corrispondenza alla
chiamata di Dio. San Josemaría
metteva in guardia, con forti
argomentazioni, dal rischio di una
“santità” senza una vera apertura
agli altri. Questo può succedere a chi,
pur impegnandosi in molti campi,
finisce col farsi rimproverare: «non
sei un buon figlio, un buon fratello,
un buon compagno, un buon amico,
un buon collega [...]. Ti “sacrifichi” in
molti dettagli “personali”: pertanto
sei attaccato al tuo io, alla tua
persona e, in fondo, non vivi per il
Signore né per gli altri: solo per
te»[11].

Sono parole che sembrano fare eco a
quelle dell’angelo alla Chiesa di



Efeso: «Conosco le tue opere, la tua
fatica e la tua perseveranza, per cui
non puoi sopportare i cattivi. Hai
messo alla prova quelli che si dicono
apostoli e non lo sono, e li hai trovati
bugiardi. Sei perseverante e hai
molto sopportato per il mio nome,
senza stancarti. Ho però da
rimproverarti di avere abbandonato
il tuo primo amore» (Ap 2, 2-4). Il
Padre ci ha invitato anche a riflettere
in questo senso: «Se la vita in
famiglia dovesse stancarvi, cercatene
sinceramente i motivi per mettervi
rimedio: considerate se dipende
soltanto dalla penuria di risorse
materiali, o dalla ovvia fatica che
comporta dedicarsi a curare gli altri,
o se invece si deve anche al
raffreddamento dell’affetto»[12].

La vita di famiglia, dunque, non è
una cosa da vivere solo in momenti
eccezionali nei quali abbiamo più
tempo, durante le vacanze o in certi
periodi quando siamo meno pressati



dal lavoro. Del resto, proprio il
lavoro intenso può creare le
condizioni per una sana vita di
famiglia. In questo senso nostro
Padre scriveva che «i figli di Dio,
nella sua Opera, imparano ad essere
buoni strumenti, come si impara a
respirare. Infatti non li scoraggiamo
– tutto il contrario – a confrontarsi
nobilmente con i loro pari, per
aprirsi una strada nella vita, in
mezzo agli inevitabili scontri
professionali [...], che servono ad
eliminare ogni superbia e a farla
finita con le ingenuità e le
inesperienze»[13]. Così il contatto con
la durezza della vita professionale,
ponderata nell’orazione e
ammorbidita dalla fraternità delicata
degli altri, contribuisce a far sì che
ognuno possa dare il proprio
contributo personale, con
naturalezza, alla vita in famiglia.

Proprio questa fraternità, delicata e
forte, tante volte può far nascere



negli altri un desiderio di dedizione a
Dio. Sì, l’affetto che ci unisce gli uni
agli altri, può risvegliare le prime
domande nel cuore delle persone.
«Da questo tutti sapranno che siete
miei discepoli: se avete amore gli uni
per gli altri» (Gv 13, 35), annuncia
Gesù ai suoi apostoli. Fin dai
primordi del cristianesimo, benché
non mancassero le difficoltà e i
conflitti interni, la gente di fuori
diceva: «Guardate come si amano»[14].
La nostra forza evangelizzatrice
passa necessariamente da lì; non si
tratta di una strategia o di un
programma pastorale, ma di
autenticità, di fedeltà al Vangelo.

[1] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 22.

[2] Papa Francesco, Discorso, 6-
V-2019.



[3] San Josemaría, Carta 11, n. 23.

[4] Cfr. Benedetto XVI, Lett. enc. Spe
Salvi, n. 45.

[5] San Josemaría, Forgia, n. 503. Cfr.
anche È Gesù che passa, nn. 142, 166.

[6] Beato Álvaro, Carta, 1-XII-1985, in 
Cartas de familia I, n. 204 (AGP,
biblioteca, P17).

[7] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, n. 16.

[8] Cfr. F. Dostoevskij, I fratelli
Karamazov, epilogo.

[9] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, n. 6.

[10] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, n. 16.

[11] San Josemaría, Solco, n. 739.

[12] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 16-
II-2023, n. 15.



[13] San Josemaría, Carta 27, n. 73.

[14] Tertulliano, Apologetico, n. 39
(PL 1).

Carlos Ayxelà

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/fare-di-ogni-
centro-una-famiglia-i/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/fare-di-ogni-centro-una-famiglia-i/
https://opusdei.org/it-it/article/fare-di-ogni-centro-una-famiglia-i/
https://opusdei.org/it-it/article/fare-di-ogni-centro-una-famiglia-i/

	Fare di ogni Centro una famiglia (I)

