
opusdei.org

Esempi di fede (III):
Davide

Un testo per meditare sulla
virtù della fede partendo dalla
vita del re Davide. Questo
monarca ha sempre saputo
mettersi nelle mani di Dio,
anche dopo essersi allontanato
da Lui.

10/10/2014

Davide, un uomo secondo il cuore
di Dio

Il re Davide occupa nella Sacra
Scrittura un posto di rilievo. Alla sua



vita sono dedicate più pagine che a
ogni altro personaggio dell'Antico
Testamento; egli «è per eccellenza il
re "secondo il cuore di Dio", il pastore
che prega per il suo popolo e in suo
nome, colui la cui sottomissione alla
volontà di Dio, la lode, il pentimento,
saranno modello di preghiera per il
popolo»[i]. Dopo aver considerato il
ruolo della fede nella vita di Mosè e
aver visto il profondo rapporti tra la
vita di fede e l'accettare in modo
radicale la propria vocazione,
l'esempio di Davide ci può servire
per renderci conto che la vita di fede
comporta un atteggiamento attivo, di
fiducia e di abbandono nelle mani di
Dio, anche dopo la caduta e il
peccato, e tutto questo non va
confuso con un vago sentimento di
superficialità.

Nelle mani di Dio

I Libri di Samuele e il primo Libro
dei Re[ii] descrivono con grande



realismo, anche se non sempre con
ordine, la storia del re Davide: una
vita piena di peripezie, nella quale
l'autore sacro insiste sul fatto che Dio
sta sempre dalla parte di Davide e
che questi, nei momenti di pericolo,
si mette nelle mani di Dio. Si
abbandona completamente alla
Volontà del Signore, con «la certezza
che, per quanto dure siano le prove,
difficili i problemi, pesante la
sofferenza, non cadremo mai fuori
delle mani di Dio, quelle mani che ci
hanno creato, ci sostengono e ci
accompagnano nel cammino
dell'esistenza, perché guidate da un
amore infinito e fedele»[iii]. Insieme
a questo, colpisce immediatamente la
maniera in cui in Davide si vanno
compiendo i disegni di Dio. È unto re
dal profeta Samuele perché il Signore
lo aveva scelto pur essendo il più
insignificante dei fratelli: Io non
guardo ciò che guarda l'uomo.
L'uomo guarda l'apparenza, il
Signore guarda il cuore[iv].



L'unzione per se stessa non diede il
trono a Davide: dovette lottare
contro i pregiudizi di Saul prima di
essere acclamato e unto re di Giuda
dal popolo; e soltanto sette anni dopo
otterrà di essere proclamato re di
tutto Israele, dopo una spietata lotta
con Is-Baal, figlio di Saul[v]. Si dice
che Davide seppe allora che il
Signore lo confermava re di Israele
e innalzava il suo regno per amore
di Israele suo popolo[vi].

A prima vista potrebbe sembrare che
Davide arrivi al trono per il suo
coraggio e la sua astuzia; ma nella
sua vita notiamo che 
l'atteggiamento dell'uomo di fede è
di guardare alla vita, in tutte le
sue dimensioni, con una
prospettiva nuova: quella che ci è
data da Dio[vii]. La Sacra Scrittura
ci permette di rilevare che Dio si
affida alle iniziative e agli sforzi
dell'uomo per realizzare i suoi
progetti... Che cosa sarebbe successo



se Davide, uomo di fede, avesse
pensato che per ricevere ciò che Dio
gli aveva promesso bastava che
passasse un certo tempo, o che
conveniva non far nulla in attesa che
il popolo venisse ad acclamarlo?

Molti sono i momenti della storia di
Davide nei quali possiamo constatare
l'esempio della sua fede, che lo
indusse a fare ciò che doveva e a
confidare nel fatto che Dio era
accanto a lui e gli avrebbe garantito
il successo. Un successo ben noto è il
suo combattimento contro Golia, il
gigante dell'esercito filisteo. Il testo
indugia a descrivere la statura e
l'armatura del filisteo e la
sproporzione con Davide, un pastore
piccoletto, inesperto della guerra, che
si accinge ad affrontarlo con l'unica
arma che possiede: una fionda. Però
il contrasto maggiore sta negli
atteggiamenti che muovono i due
combattenti. La superbia del filisteo,
che insulta le schiere del Dio



vivente[viii], si scontra con la fede di
Davide che si appresta al
combattimento nel nome del
Signore degli eserciti[ix], convinto
che il Signore, che mi ha liberato
dalle unghie del leone e dalle
unghie dell'orso, mi libererà anche
dalle mani di questo filisteo[x].

È questa la fede che induce Davide a
prepararsi meglio che può: prende
come arma la fionda, di cui conosce
bene la potenza, e sceglie con cura le
pietre che lancerà. I mezzi sono
sproporzionati in confronto
all'equipaggiamento del nemico, ma
con essi otterrà la vittoria: Servi il
tuo Dio con rettitudine, siigli
fedele... e non ti preoccupare di
nulla: perché è una grande verità
che "se cerchi il regno di Dio e la
sua giustizia, Egli ti darà il resto –
il materiale, i mezzi – in
sovrappiù"[xi]. La fede e la fiducia
di Davide nel Signore lo portano ad
avvalersi di tutta la sua perizia. Così



deve lottare ogni cristiano per
portare avanti le opere di Dio: perché
chi vive sinceramente la fede, sa
che i beni temporali sono mezzi, e
li usa con generosità, in modo
eroico[xii].

Davide opera mettendo tutti i mezzi
a sua disposizione e affida alle mani
di Dio i risultati delle sue azioni. La
sua fede nel Signore fa sì che non si
perda d'animo, anche quando le
circostanze assumono toni
drammatici: Varie pericopi della
Scrittura, nelle loro molteplici
allusioni, ci confermano che inter
medium montium pertransibunt
aquae (Sal 103 [104], 10). Questa
certezza si oppone a qualsiasi moto di
scoraggiamento, anche nel caso in cui
gli ostacoli giungessero al culmine;
questa strada è la più adatta a farci
arrivare in Cielo, con la certezza che
le acque divine eliminano tutti i nostri
limiti e ci danno la spinta per arrivare
a stare con Dio[xiii].



L'umiltà di saper ritornare a Dio

Nello stesso tempo, la vita di Davide
mostra un altro aspetto del suo
abbaondono nelle mani di Dio. La
Bibbia dimostra con ogni dettaglio
sino a che punto Davide fu peccatore.
In tal senso, l'episodio forse più
conosciuto è l'adulterio con
Betsabea[xiv]. Un peccato frutto di
una volontà debole, che finì per
intorbidirsi e offuscare tutta una
lunga serie di grazie divine ricevute.

Il Libro di Samuele riferisce che,
quando stava per scoppiare la guerra
contro gli Ammoniti, Davide inviò il
suo esercito a combattere. Egli, però,
rimase a Gerusalemme. Un po' per
volta il Libro di Samuele indica le
circostanze che condussero alla
caduta morale di Davide: rinunzia al
dovere di guidare l'esercito, come
allora era abituale per un re,
preferendo rimanere inoperoso in
città; trascorre oziosamente la



giornata, alzandosi al tramonto e
passeggiando in terrazza; non
controlla lo sguardo indiscreto e
imprudente; accede alla tentazione;
invia messaggeri per informarsi sulla
possibilità di mettere in atto il suo
proposito; e infine, commette il grave
peccato di adulterio. A tutto questo
fece seguito un altro peccato ancora
più grave: l'assassinio di Uria, il
legittimo marito di Betsabea.

L'accaduto dimostra la tremenda
capacità del cuore umano di
compiere il male, nonostante
l'esistenza delle buone disposizioni
iniziali e i doni divini ricevuti.
Davide si comporta in un modo che
potrebbe sembrare inaudito, se ci
atteniamo alla storia sacra e
consideriamo la fede da lui
dimostrata in passato. Però ha
permesso che la pigrizia e la
sensualità corrompano la sua
volontà. L'insegnamento che dà il
testo biblico è evidente: quando si



trascura la ricerca del bene, la
volontà può intorbidirsi fino a
offuscare del tutto l'intelletto e
indurre l'uomo a commettere gli
eccessi più delittuosi. Tutti noi
cristiani possiamo correre questo
pericolo; per questo san Josemaría ha
lasciato scritto: Non spaventarti,
non scoraggiarti, nello scoprire
che hai degli errori... e che errori!
Lotta per strapparli. E, finché
lotti, convinciti che è bene
sperimentare tutte queste
debolezze, perché, altrimenti,
saresti un superbo: e la superbia
allontana da Dio[xv].

Il profeta Nathan sarà il mezzo del
quale Dio si servirà per tirare il re
fuori da questa triste situazione. Lo
farà mediante una parabola di
straordinaria bellezza, una delle
prime che troviamo nella Bibbia. Il
profeta presenta a Davide il caso di
un uomo ricco che, per accogliere un
ospite, invece di usare i propri averi,



ruba l'unica pecora di un
povero[xvi]. Non appena Davide
s'indigna, Nathan gli farà osservare
che l'uomo ricco è proprio lui, e
Davide non potrà fare a meno di
riconoscere il suo peccato: Ho
peccato contro il Signore![xvii]. Ciò
che sorprende nella recriminazione
di Nathan è la nobile delicatezza con
cui fa comprendere al re il grave
male che ha commesso.

Con le sue parole, Nathan riesce a
scuotere la coscienza e la fede di
Davide, e lo incoraggia a cercare il
perdono divino, che gli viene
concesso appena confessa il proprio
peccato davanti al Signore. Fu l'inizio
di una nuova conversione, che ha
permesso a Davide di avvicinarsi
ancora di più al Dio di Israele. Un
esempio pratico di come, nel
cammino verso la santità, non
importa tanto non cadere quanto
non rimanere per terra[xviii].
Secondo un'antica tradizione, il



dolore manifestato da Davide nel
prendere coscienza del proprio
peccato è rimasto riflesso nel Salmo 
Miserere. In questa preghiera il
salmista riconosce sinceramente il
male commesso, dichiara che il suo
peccato ha offeso soprattutto l'Autore
di tutte le cose e si rivolge a Dio
chiedendogli che, per sua bontà e
misericordia, lo purifichi[xix];
confida nella misericordia divina – sa
che la grazia di Dio è più forte della
propria miseria[xx] – e s'impegna,
come manifestazione del suo sincero
dolore, a cambiare vita e a indicare
agli uomini le strade di Dio affinché
si convertano[xxi].

Il Salmo rispecchia bene la
disposizione interiore di Davide
quando si rese conto della gravità del
suo peccato. Non pensò che tutto
fosse perduto. Non permise che la
sua caduta lo tenesse lontano da Dio,
ma ne approfittò per conoscersi
meglio, per essere più umile, per



rialzarsi ogni volta. La misericordia
di Dio è molto più grande delle
nostre piccinerie e delle nostre
debolezze, che la superbia poi
s'impegna a ingrandire. In questa
giostrad'amore, le cadute non
devono avvilirci, ancorché fossero
gravi, purché ci rivolgiamo a Dio
nel sacramento della Penitenza
con dolore sincero e proposito
retto. Il cristiano non è un
collezionista fanatico di certificati
di servizio senza macchia[xxii].
Spesso siamo noi stessi, per così dire,
che non siamo disposti a perdonarci
perché ci piacerebbe non sbagliare,
essere perfetti, irreprensibili.

Il Signore ci ama così come siamo.
Per questo «ci aspetta sempre, ci
ama, ci ha perdonato con il suo
sangue e ci perdona ogni volta che
andiamo da Lui a chiedere il
perdono»[xxiii]. Egli è il Padre che ci
conosce meglio di noi stessi, e
risponde alla nostra debolezza con la



sua pazienza; in realtà il cammino
verso la santità «è come un dialogo
tra la nostra debolezza e la pazienza
di Dio, è un dialogo che, se lo
facciamo, ci dà speranza»[xxiv]. Dio
non vuole che transigiamo con le
nostre mancanze: preferisce che
camminiamo con eleganza, con
disinvoltura, per le strade della vita
interiore, senza aver paura di cadere
perché sappiamo di essere nelle sue
mani; perché sappiamo che, se
cadiamo, cadremo – se vogliamo –
nelle mani di Dio e con la sua grazia
ci rialzeremo ancora una volta. «La
pazienza di Dio deve trovare in noi il
coraggio di ritornare da Lui,
qualunque errore, qualunque
peccato ci sia nella nostra vita»[xxv].

Di tutto questo ci dà esempio Davide,
che sa offrire al Signore ciò che Egli
più desidera: un cuore
contrito[xxvi], amante, del tutto
rivolto a Lui, che riponga in Lui la
propria fiducia. Tutti noi credenti



possiamo volgerci verso questo re
che, con tutte le sue debolezze, seppe
essere «un orante appassionato, un
uomo che sapeva cosa vuol dire
supplicare e lodare»[xxvii].

A. Aranda – M.A. Tábet (maggio 2013)

 [i] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2579.

 [ii] Da 1 Sam 16 a 1 Re 2, 12.

 [iii] Benedetto XVI, Udienza
generale, 15-II-2012.

 [iv] 1 Sam 16, 7.

 [v] Cfr. 2 Sam 5, 3.

 [vi] 2 Sam 5, 12.

 [vii] San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 46.



 [viii] 1 Sam 17, 26.36.

 [ix] 1 Sam 17, 45.

[x] 1 Sam 17, 37.

[xi] San Josemaría, Cammino, n. 472.

[xii] San Josemaría, Forgia, n. 525.

[xiii] Mons. Javier Echevarría, Lettera
pastorale in occasione dell' "Anno
della fede", 29-IX-2012, n. 6.

[xiv] Cfr. 2 Sam 11.

[xv] San Josemaría, Forgia, n. 181.

[xvi] Cfr. 2 Sam 12, 1-14.

[xvii] 2 Sam 12, 13.

[xviii] Cfr. Papa Francesco, Discorso,
7-VI-2013.

[xix] Cfr. Sal 50, 3-9.

[xx] Cfr. Sal 50, 9-14.



[xxi] Cfr. Sal 50, 15-18.

[xxii] San Josemaría, È Gesù che
passa, n. 75

[xxiii] Papa Francesco, Regina coeli,
7-IV-2013.

[xxiv] Papa Francesco, Omelia, 7-
IV-2013.

[xxv] Papa Francesco, Omelia, 7-
IV-2013.

[xxvi] Sal 50, 19.

[xxvii] Benedetto XVI, Udienza
generale, 22-VI-2011.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/esempi-di-fede-
iii-davide/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/esempi-di-fede-iii-davide/
https://opusdei.org/it-it/article/esempi-di-fede-iii-davide/
https://opusdei.org/it-it/article/esempi-di-fede-iii-davide/

	Esempi di fede (III): Davide

