
opusdei.org

Che cos'è
l'ecumenismo?

I cristiani hanno in comune
molte cose. Tuttavia, la
divisione che ancora esiste è
una ferita nel corpo della
Chiesa. In questo articolo
scopriamo che cos'è
l'ecumenismo.

19/01/2026

Nell’enciclica Ut unum sint, Giovanni
Paolo II segnalava la centralità
dell'impegno ecumenico: «Il
movimento a favore dell’unità dei
cristiani non è una “appendice” che



si aggiunge all’attività tradizionale
della Chiesa. Al contrario, esso
appartiene organicamente alla sua
vita e alla sua azione»(1). Come il suo
predecessore, anche Benedetto XVI
ha voluto mettere il massimo
impegno nel ristabilire l’unità di tutti
i discepoli del Signore. «Per quanto
mi concerne, rinnovo (…) la mia
ferma volontà, manifestata all’inizio
del mio pontificato, di assumere
come impegno prioritario di
lavorare, senza risparmiare energie,
per ristabilire l’unità piena e visibile
di tutti i seguaci di Cristo»(2). Questa
profonda preoccupazione per l’unità
riguarda tutti i cattolici.
Un’aspirazione essenziale dei
cristiani è la comunione piena di tutti
gli uomini con Dio – secondo la
preghiera del Signore: perché tutti
siano una sola cosa (3)–come
membri dell’unica Chiesa fondata da
Cristo, che«sussiste» (subsistit in)
nella Chiesa Cattolica, come insegna



la costituzione dogmatica Lumen
gentium (4).

Per raggiungere la piena comunione
tra i cristiani, la prima cosa è la
preghiera, ben unita a quella di
Cristo: Non prego solo per questi,
ma anche per quelli che per la loro
parola crederanno in me (5), 
perché siano come noi una sola
cosa. Io in loro e tu in me, perché
siano perfetti nell’unità (6). «Non
possiamo “fare” l’unità con le sole
nostre forze. La possiamo soltanto
ottenere – dice Benedetto XVI – come
dono dello Spirito Santo. Pertanto
l’ecumenismo spirituale, e cioè la
preghiera, la conversione e la
santificazione della vita,
costituiscono il cuore dell’incontro e
del movimento ecumenico»(7). Nella
loro orazione tutti i fedeli dell’Opera
pregano ogni giorno con le stesse
parole del Signore: Ut omnes unum
sint, sicut tu Pater in me et ego in te:
ut sint unum sicut et nos unum



sumus. Spinto dal desiderio di
favorire l’unità, san Josemaría esorta
ogni cristiano: «Offri l’orazione,
l’espiazione e l’azione per questo
fine: “Ut sint unum!”, perché tutti noi
cristiani abbiamo una sola volontà,
un solo cuore, un solo spirito: perché
“omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!", tutti, ben uniti al Papa,
andiamo a Gesù per mezzo di
Maria»(8).

IL DRAMMA DELLE DIVISIONI

La missione della Chiesa –presenza
di Gesù Cristo nel tempo, che
chiamiamo giustamente “tempo della
Chiesa”– è di edificare l’unità di fede
e di comunione tra gli uomini. «Non
si deve dimenticare, infatti, –
avvertiva Giovanni Paolo II– che il
Signore ha implorato dal Padre
l’unità dei suoi discepoli perché essa
rendesse testimonianza alla sua
missione»(9). Infatti Gesù stesso ha
segnalato la finalità missionaria di



questa stretta unità: ut mundus
credat, perché il mondo creda che
tu mi hai mandato (10). La divisione
è contraria alla volontà di Cristo e
costituisce una seria difficoltà per
l’evangelizzazione. «La mancanza di
unità tra i cristiani è certamente una
ferita per la Chiesa, non nel senso di
essere privata della sua unità, ma in
quanto la divisione è ostacolo alla
realizzazione piena della sua
universalità nella storia»(11).

Gli avvenimenti storici hanno
portato, tuttavia, a scissioni e
separazioni a volte non senza colpa
delle parti implicate (12). Per questo
Giovanni Paolo II invitava tutti i
cristiani –cattolici e non cattolici– a
una «necessaria purificazione della
memoria storica» e a «riconsiderare
insieme il loro doloroso passato» per
«riconoscere insieme, con sincera e
totale oggettività, gli errori commessi
e i fattori contingenti intervenuti
all’origine delle loro deprecabili



separazioni»(13). D’altra parte i
cristiani che ora nascono nelle Chiese
e comunità non cattoliche – come ha
sottolineato il Decreto Unitatis
redintegratio (14) – non hanno alcuna
colpa della separazione passata e
sono amati dalla Chiesa e
riconosciuti come fratelli.

UN PATRIMONIO COMUNE

Noi cristiani abbiamo molte cose in
comune. Ci uniscono la Sacra
Scrittura, la vita della grazia e delle
virtù, la comunione di preghiere e
altri doni spirituali(15). Si dà inoltre,
tra tutti noi, credenti in Cristo, «una
certa vera unione nello Spirito
Santo»(16), infatti Egli agisce anche
nei cristiani non cattolici «poiché
anche in loro lo Spirito Santo con la
sua virtù vivificante opera per mezzo
di doni e grazie e ha fortificati alcuni
di loro fino allo spargimento del
sangue» (17). In modo speciale,
l’incorporazione a Cristo per mezzo



del battesimo, patrimonio comune di
tutti i cristiani, stabilisce tra cattolici
e non cattolici un vincolo
soprannaturale. Tutti i cristiani
nascono nelle acque del battesimo.
Come insegna il Concilio Vaticano II
nel Decreto Unitatis Redintegratio,
«coloro che credono in Cristo e
hanno ricevuto validamente il
battesimo, sono costituiti in una
certa comunione, sebbene
imperfetta, con la Chiesa Cattolica» 
(18). «La fraternità tra i cristiani –
dice Benedetto XVI– non è
semplicemente un vago sentimento e
nemmeno nasce da una forma di
indifferenza rispetto alla verità (…).
Essa è fondata sulla realtà
soprannaturale dell’unico Battesimo,
che ci inserisce tutti nell’unico Corpo
di Cristo (cfr. 1 Cor 12, 13; Gal 3, 28;
Col 2, 12). Insieme confessiamo Gesù
Cristo come Dio e Signore; insieme lo
riconosciamo come unico mediatore
tra Dio e gli uomini (cfr. 1 Tm 2, 5)
sottolineando la nostra comune



appartenenza a Lui (cfr. Unitatis
redintegratio, n. 22; Ut unum sint, n.
42) A partire da questo essenziale
fondamento del Battesimo, che è una
realtà da Lui proveniente, una realtà
nell’essere e poi nel professare, nel
credere e nell’agire, il dialogo ha
portato i suoi frutti e continuerà a
farlo»(19).

La coscienza di condividere questa
ricchezza comune è il fondamento 
comune dell’ecumenismo. Questa
coscienza è infatti, quella che ci porta
a una considerazione
particolarmente positiva delle altre
confessioni cristiane e deve suscitare
un rapporto mutuo segnato dalla
coscienza gioiosa di essere gli uni e
gli altri –tutti– cristiani. Per questo
motivo «è necessario che i cattolici
con gioia riconoscano e stimino i
valori veramente cristiani,
promananti dal comune patrimonio,
che si trova presso i fratelli da noi
separati»(20). Questa valorizzazione



è, dunque, di grande importanza: si
ripercuote sulla stima e sul modo
peculiare di vivere la carità con i
nostri fratelli che non sono cattolici.
Per il fatto di essere radicata nella
comune fede in Cristo, il modo di
vivere con loro l’amore cristiano, ha,
in effetti, caratteristiche speciali.

Diversa è, invece, la situazione dei
non credenti e di quanti non
professano la religione cristiana. Con
i non cristiani la Chiesa desidera e
cerca un altro tipo di dialogo 
interreligioso, che è distinto
dall’ecumenismo, perché è
radicalmente diverso il punto di
partenza. In questo contesto occupa
un luogo proprio, come è noto, la
relazione dei cristiani con gli ebrei, i
nostri fratelli maggiori, secondo
l’espressione utilizzata da Giovanni
Paolo II (21), con i quali il popolo di
Dio del Nuovo Testamento è
spiritualmente unito.



ECUMENISMO E “CONVERSIONI”:
RAPPORTO E DIVERSITÀ

Come insegna il Concilio Vaticano II,
«per “movimento ecumenico” si
intendono le iniziative suscitate e
ordinate a promuovere l’unità dei
cristiani, secondo le varie necessità
della Chiesa e secondo le
circostanze» (22). Il movimento
ecumenico si dirige più alle comunità
che alle persone individuali e
risponde specificamente a una
dimensione di indole “corporativa”:
lavorare perché le varie Chiese e
comunità cristiane arrivino, in
quanto tali, alla piena comunione in
ordine all’unità visibile. Allo stesso
tempo, ogni confessione deve essere
cosciente delle proprie
caratteristiche, perché solo a partire
dal riconoscimento delle proprie
qualità si può dialogare.

Anche se l’impegno ecumenico si
esprime in molteplici attività



istituzionali tra le confessioni
cristiane, non si riduce ad esse,
perché costituisce una responsabilità
personale di tutti i cristiani. Non è un
compito riservato a specialisti, o a un
ambito lontano dall’esistenza
quotidiana. È un «imperativo della
coscienza cristiana illuminata dalla
fede e guidata dalla carità».
L'ecumenismo è, essenzialmente, una
dimensione dell'esistenza cristiana 
(23). Per esempio, come ha già scritto
il Concilio Vaticano II, compete a tutti
di «eliminare parole, giudizi e opere
che non rispecchiano con giustizia e
verità la condizione dei fratelli
separati e perciò rendono più difficili
le mutue relazioni con essi» (24).

Ma, soprattutto tra coloro che hanno
ricevuto il battesimo, la prima parola
del dialogo si dirige a incoraggiare
proprio ciò che significa per tutti il
Sacramento della rigenerazione e a
portarlo alle sue ultime conseguenze:
essere buoni cristiani. In altre parole,



l’incontro di un cattolico cosciente
della sua fede, con un ortodosso, un
anglicano o un protestante, tenderà
in primo luogo a far sì che ciascuno
viva in modo più pieno il
cristianesimo, o che cominci a
praticare la sua fede, se non lo
faceva. È necessario considerare
innanzitutto la ricchezza comune
della chiamata battesimale a vivere
una vita nuova in Cristo. Tutti i fedeli
cristiani sono chiamati alla santità 
(25). «Si ricordino tutti i fedeli, che
tanto meglio promuoveranno, anzi
vivranno in pratica l’unione dei
cristiani, quanto più si studieranno
di condurre una vita più conforme al
Vangelo. Quanto infatti più stretta
sarà la loro comunione col Padre, col
Verbo e con lo Spirito Santo, tanto
più intima e facile potranno rendere
la fraternità reciproca»(26).

Alla luce di questa considerazione,
balza agli occhi quanto sia attraente
il messaggio la cui diffusione Dio ha



affidato a San Josemaría, e quali
ampie possibilità abbiamo di azione
ecumenica. Nello stesso tempo «i
beni presenti negli altri cristiani
possono contribuire all’edificazione
dei cattolici» (27), che si sentiranno
chiamati alla propria conversione
personale, perché ogni testimonianza
autentica di fede e di amore cristiano
spinge tutti a una maggiore
donazione.

Nel quadro del rapporto con gli altri
cristiani, occorre citare un altro
aspetto: con parole della Unitatis
redintegratio, è «l’opera di
preparazione e di riconciliazione
delle singole persone che desiderano
la piena comunione cattolica» (28),
cioè, la cura delle situazioni
particolari, cioè la cura dovuta ai
cristiani di altre confessioni che
desiderano diventare cattolici.
Bisogna distinguere, come fa il
Decreto, fra l'attività ecumenica e la
cura di tali situazioni singole. La



prima si orienta all’unione piena e
visibile delle Chiese e comunità
ecclesiali come tali. Altro è la cura e
attenzione verso la persona singola,
il rispetto delle coscienze di coloro
che liberamente si propongono di
diventare cattoliche. I due compiti
trovano il proprio fondamento nel
desiderio di collaborare con il
disegno di Dio e, lungi dall’essere in
contrasto, sono intimamente
compenetrati (29). Il presupposto
comune è sempre il rispetto e la
stima delle persone, delle loro idee e
della ricchezza che posseggono per la
loro dimensione religiosa (30). Per
esempio, la testimonianza di vita di
un collega o di un amico cattolico,
può suscitare in un altro cristiano,
con la grazia di Dio, il desiderio di
una vita più profondamente cristiana
in seno alla Comunità ecclesiale cui
appartiene; ma può risvegliare
anche, nel processo che
accompagnerà questa decisione, il
desiderio di entrare nella Chiesa



cattolica. L’amico cattolico
accompagnerà questa decisione con
la sua preghiera e la sua parola, con
pieno rispetto della libertà dell’altro.
In questo modo, manifesta
un’amicizia sincera, che porta alla
confidenza e sboccia dalla carità che
Dio ha diffuso nei nostri cuori: solo
Lui, infatti, può cambiare il nostro
cuore.

In generale, si potrebbe dire che un
cristiano che fa questo passo in
realtà non cambia o ritorna da una
Chiesa all’altra, ma si incorpora
pienamente alla Chiesa, all’unica
Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica
e apostolica, presieduta nella
cattedra di Roma dal Successore di
Pietro. Questo amico arriva a essere
con pienezza ciò che prima era in
modo imperfetto. Per questo motivo,
coloro che aderiscono al
cattolicesimo preferiscono a volte
non parlare di conversione: per loro,
non senza ragione, la conversione è



in realtà un processo di conversioni –
possono essercene molte lungo la
vita – che inizia con il Battesimo fino
ad arrivare, con un nuovo impulso
della grazia, a fare il passo verso la
piena comunione, verso la casa.
Roma! Con grande delicatezza verso
questi sentimenti il Concilio Vaticano
II ha sostituito l’espressione
“conversione” –più adatta, a rigore,
per chi accetta per la prima volta il
cristianesimo– con quello di “piena
incorporazione”.

Evidentemente queste decisioni sono
motivo di profonda gioia per i figli
della Chiesa cattolica, che desiderano
vivamente e lavorano perché tutti gli
uomini raggiungano la piena
comunione con Dio e con gli altri
nella Chiesa universale.

PER INSTAURARE UN VERO
DIALOGO

Come esseri sociali, gli uomini hanno
bisogno di comunicare tra loro, di



appoggiarsi gli uni agli altri, per
superare le difficoltà, per gioire dei
risultati del loro lavoro e contribuire
alla conoscenza della verità. Dio ha
fatto l’uomo in tal modo che non può
tralasciare di condividere con altri la
sua vita, e desidera che gli altri lo
comprendano e lo rispettino. Perciò
il dialogo vuol dire riconoscere
l’umanità dell’interlocutore, in un
clima che sarà necessariamente
intriso di cordialità, di amicizia e di
carità.

L’atteggiamento aperto e rispettoso
del cattolico nel dialogo ecumenico
richiede una conoscenza e
un’esposizione chiara della fede (31):
«La parità, che è presupposto del
dialogo, si riferisce alla pari dignità
personale delle parti, non ai
contenuti dottrinali» (32). È dunque
molto importante che i cattolici
conoscano, ognuno secondo le
proprie possibilità, gli altri testi
importanti, come per esempio la



lettera Communionis notio, la
dichiarazione Dominus Iesus e le
recenti Responsa ad quaestiones
emanate dalla Congregazione per la
Dottrina della Fede.

Stabilire un dialogo con altri cristiani
richiede, inoltre, che essi possano
notare che si è in condizione di
scoprire i valori positivi della fede -
pur con alcune carenze - che essi
hanno ricevuto nella loro comunità
cristiana. Ma questo esige dai
cattolici formazione, studio,
conoscenza profonda della propria
fede.

Dallo studio, dunque, al dialogo. I
cristiani possono sempre imparare
gli uni dagli altri, e arrivare a dare
più valore a realtà che già
conoscono. Possono anche sentirsi
incoraggiati nel vedere con quale
profondità altri approfondiscono la
propria fede. È significativo, per
esempio, quanto è radicato lo studio



della Scrittura nella vita di molti
protestanti; la bellezza di tante
celebrazioni liturgiche ortodosse;
l’amore per la Sacra Eucaristia e la
sua centralità nella vita dei cattolici,
così attraente per molti protestanti.
Gli insegnamenti di San Josemaría
sulla santificazione del lavoro
suscitano un grande interesse e
simpatia in tanti cristiani. È
importante scoprire la convergenza
che permette di superare le divisioni.
«Compito del cristiano: annegare il
male nella sovrabbondanza del bene.
Non si tratta di fare campagne
negative, né di essere antiqualcuno.
Al contrario: vivere di affermazioni,
pieni di ottimismo, con gioventù,
allegria e pace; guardare tutti con
comprensione: quelli che seguono
Cristo e quelli che lo abbandonano o
non lo conoscono. Ma comprensione
non significa astensionismo, né
indifferenza, bensì azione»(33).



«Bisogna, ancor prima di parlare,
ascoltare la voce, anzi, il cuore
dell’uomo, comprenderlo e per
quanto possibile rispettarlo», scrisse
Paolo VI (34). «Se non si scopre
nell’interlocutore un desiderio
sincero di conoscere e comprendere,
nessuno può sentirsi rispettato e
invogliato a dialogare: nulla deve
essere più alieno dall’atteggiamento
dell’apostolo cristiano quanto
l’arroganza infatuata o, come ora si
usa dire, il trionfalismo. La nostra
dottrina non è frutto del nostro
sforzo, della nostra perspicacia o del
nostro ingegno, ma parola di Dio che
è giunta fino a noi: non perché
fossimo migliori degli altri o perché
fossimo più preparati, ma perché il
Signore ha voluto farci suoi
strumenti (…). Ancor più: siamo
persuasi che la verità divina che
possediamo ci trascende; che le
nostre parole sono insufficienti per
esprimerne tutta la ricchezza, che è
perfino possibile che non la



comprendiamo pienamente» (35).
Non siamo proprietari della verità,
non ci appartiene; vogliamo essere 
cooperatori della verità: 
cooperatores simus veritatis (36);
cerchiamo di agire nella verità e per
la verità.

CON LA CARITÀ DI CRISTO

«Per compiere dovutamente la parte
che vi spetta nella missione della
Chiesa, non dovete dimenticare
l’esempio di Cristo. Non c’è vero
dialogo cristiano, se non riproduce il
modo di essere e di agire del Signore.
L’esempio di Gesù ci porta a
dialogare. Il suo esempio ci insegna
come dobbiamo parlare con gli
uomini» (37). Con parole di San
Josemaría, due sono le caratteristiche
fondamentali: «Fedeltà alla verità,
amicizia con gli uomini. Non ci può
essere dialogo fecondo senza che
nasca o si crei tra coloro che
dialogano un clima di autentica



amicizia, di onestà e di certezza» 
(38).

Senza amore per gli altri non ci può
essere un vero ecumenismo, ma
soltanto strategie, che da sole sono
infeconde: «Il Signore ci ha chiamati
in un momento in cui si parla molto
di pace e non c’è pace, né nelle
anime, né nelle istituzioni, né nella
vita sociale, né tra i popoli. Si parla
continuamente di uguaglianza e di
democrazia e abbondano le caste,
chiuse, impenetrabili. Ci ha chiamati
in un tempo in cui si reclama la
comprensione, e la comprensione
brilla per la sua assenza, persino tra
persone che agiscono in buona fede e
vogliono praticare la carità. Perché –
non dimenticatelo – la carità, più che
nel dare, consiste nel comprendere» 
(39). Il vero dialogo nasce soltanto da
un desiderio di amicizia sincera,
dalla volontà di aiutare e servire gli
altri. «Il clima del dialogo è
l’amicizia. Anzi, il servizio» (40).



I cattolici, nell’azione ecumenica,
devono preoccuparsi dei fratelli,
pregando per loro e andando loro
incontro. L’amore deve essere alla
radice di tutte le azioni umane. Con
parole di San Paolo, omnia vestra in
caritate fiant (41)agite sempre con
carità. Oltre alla conoscenza
reciproca sono necessarie anche la
stima e l’affetto autentici, che
sorgono spontaneamente, come
possono testimoniare, il 7 ottobre
2002, i componenti del seguito del
Patriarca della Chiesa ortodossa
romena, al termine dell’udienza
concessa da Giovanni Paolo II ai
partecipanti alla canonizzazione di
San Josemaría. Quell’evento
ecumenico ha avuto una forte
ripercussione, in persone della
Romania e in molte altre; alcune
conoscevano poco l’Opus Dei, altre
partecipavano ai suoi apostolati;
espressero la loro grande gioia anche
famiglie di ortodossi libanesi che
assistevano alla cerimonia.



La vita dei santi permette di scoprire
ciò che Dio compie in coloro che
appartengono ad altre Chiese e
comunità ecclesiali. «Riconoscere le
ricchezze di Cristo e le opere virtuose
nella vita degli altri, i quali rendono
testimonianza a Cristo, talora fino
all’effusione del sangue, è cosa giusta
e salutare; perché Dio è sempre
mirabile e deve essere ammirato
nelle sue opere» (42). Coloro che
hanno dato la vita per Cristo
costituiscono così un punto
d’incontro: «Tale comune
testimonianza della santità, come
fedeltà all’unico Signore, è un
potenziale ecumenico
straordinariamente ricco di grazia» 
(43). «L’ecumenismo dei santi, dei
martiri, è forse il più convincente. La
communio sanctorum parla con voce
più alta dei fattori di divisione. Il 
martyrologium dei primi secoli
costituì la base del culto dei santi.
Proclamando e venerando la santità
dei suoi figli e figlie, la Chiesa



rendeva sommo onore a Dio stesso;
nei martiri venerava il Cristo, che era
all’origine del loro martirio e della
loro santità. Si è sviluppata
successivamente la prassi della
canonizzazione che tuttora perdura
nella Chiesa cattolica e in quelle
ortodosse» (44).

SUSCITARE LA COLLABORAZIONE
A SERVIZIO DEGLI UOMINI

Creare le condizioni perché le attività
congiunte di cristiani di diverse
confessioni, o perché altri cristiani
cooperino in attività della Chiesa
Cattolica, facilita la mutua
conoscenza e, nella misura in cui
questa cooperazione si realizza,
queste attività ci avvicinano alla
piena comunione dei cristiani.

La collaborazione in campo sociale è
una via proposta dal Concilio
Vaticano II per l’esercizio
dell’ecumenismo, che i fedeli della
Prelatura, come tutti i membri della



Chiesa, devono assecondare. «La
cooperazione di tutti i cristiani
esprime vivamente l’unione già
esistente tra di loro, e pone in più
piena luce il volto di Cristo servo.
Questa cooperazione, già attuata in
non poche nazioni, va ogni giorno
più perfezionata – specialmente nelle
nazioni dove è in atto una evoluzione
sociale o tecnica – sia facendo
stimare rettamente la dignità della
persona umana, sia lavorando a
promuovere il bene della pace, sia
applicando socialmente il Vangelo,
sia facendo progredire con spirito
cristiano le scienze e le arti, come
pure usando rimedi di ogni genere
per venire incontro alle miserie del
nostro tempo, quali sono la fame e le
calamità, l’analfabetismo e
l’indigenza, la mancanza di
abitazioni e l’ineguale distribuzione
della ricchezza. Da questa
cooperazione i credenti in Cristo
possono facilmente imparare come ci
si possa meglio conoscere e



maggiormente stimare gli uni gli
altri, e come si appiani la via verso
l’unità dei cristiani» (45).

In molti luoghi dell’Occidente, ma
anche nel resto del mondo, «la
presenza dei cristiani –affermava
Benedetto XVI – sarà efficace e
illuminante solo se abbiamo il
coraggio di percorrere con decisione
il cammino della riconciliazione e
dell’unità (…). Tutti abbiamo una
responsabilità specifica (…); è più
facile l’incontro tra i popoli; ci sono
maggiori opportunità di aumentare
la conoscenza e la stima reciproca,
con un ricco scambio mutuo di doni;
si sente la necessità di affrontare
uniti le grandi sfide del momento,
cominciando da quelle della
modernità e della secolarizzazione.
L’esperienza dimostra ampiamente
che il dialogo sincero e fraterno
genera fiducia, elimina timori e
pregiudizi, supera difficoltà e apre al
confronto sereno e costruttivo» (46).



* * *

«Ve l’ho scritto tante volte, con le
parole di Paolo: veritatem facientes
in caritate (Ef 4, 15), facendo la verità
con la carità: questo è il modo di
dialogare, di dare dottrina» (47). L’
“incontro” ecumenico, vissuto nella
vita laicale invita tutti a cercare di
camminare nella verità e nella carità
e a essere migliori discepoli di Cristo,
perché tutti siamo chiamati dal
Signore – dal Battesimo – alla santità
personale. È il grande messaggio di
San Josemaría, riaffermato nel
Concilio Vaticano II.

Oggi la Chiesa ha bisogno di questo
“ecumenismo pratico” che nasce
pure dallo spirito dell’Opera:
l’ecumenismo in mezzo a tutte le
attività umane. Bisogna stendere
ovunque reti e reti di cristiani amici,
di discepoli di Cristo, di “amici di
Dio”, per la conversione del mondo.
Sono le reti del Duc in altum!, le reti



dell’apostolato ad fidem, di cui
parlava San Josemaría; sono le reti
che raccoglieranno piscium
multitudinem copiosam: uomini e
donne che vivono nel paganesimo o
nel neopaganesimo. E mentre i
pescatori, uniti da un’amicizia
umana e cristiana, compiono il
mandato di Cristo, l’amore di Dio
Padre concederà loro la piena
comunione per la quale ha pregato e
prega suo Figlio: ut unum sint; e
questo – ripetiamolo con Gesù –, ut
mundus credat: perché le reti si
riempiano fino a traboccare.

Tutto è possibile a questa condizione:
«Non interrompete mai il dialogo con
il nostro Dio, vivo e amante, con lo
Spirito Santo, con Cristo nostro
Signore e con Maria, Madre della
Chiesa. Da lì attingerete ogni giorno
luci di dottrina, desideri di
apostolato, brama di anime, carità
universale e delicata» (48).



Pedro Rodríguez

(1) Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 20.

(2) Benedetto XVI, Discorso alla
commissione preparatoria della II
assemblea Ecumenica Europea,
26-1-2006.

(3) Gv 17, 21.

(4) Cfr.Conc. Vaticano II, Cost. dogm.
Lumen gentium, n. 8; Congregazione
per la Dottrina della Fede, Responsa
ad quaestiones, 26-6-2007, quaest. 2.

(5) Gv 17, 20.

(6) Gv 17, 22-23.

(7) Benedetto XVI, Discorso
nell’incontro ecumenico per la XX
Giornata mondiale della Gioventù,
19-8-2005.

(8) San Josemaría, Forgia, n. 647.



(9) Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 23.

(10) Gv 17, 21.

(11) Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Dominus Iesus,
6-8-2000, n.17.

(12) Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis Redintegratio, n. 3.

(13) Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 2.

(14) Cfr. Conc. Vaticano II, Decreto 
Unitatis redintegratio, n. 3.

(15) Ibidem.

(16) Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 12.

(17) Ibidem.

(18) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 3.



(19) Benedetto XVI, Discorso
nell’incontro ecumenico per la XX
Giornata mondiale della Gioventù,
19-8-2005.

(20) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

(21) Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso
nella sinagoga di Roma, 13-4-1988.

(22) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

(23) Giovanni Paolo II, Lett. enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 8.

(24) Conc. Vaticano II, Unitatis
redintegratio, n. 4.

(25) Cfr. Conc.Vaticano II, Cost dogm. 
Lumen gentium, n. 40.

(26) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 7.



(27) Ibidem, n. 4 e Giovanni Paolo II,
Lett. Enc. Ut unum sint, 25-5-1995, n.
48.

(28) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

(29) Cfr. ibidem; Congregazione per la
dottrina della Fede, Nota Dottrinale
su alcuni aspetti
dell’evangelizzazione, 3-12-2007, n. 12
(IV. Alcune implicanze ecumeniche).

(30) Cfr. Giovanni Paolo II, Lett, enc. 
Redemptoris missio, 7-12-1990. n. 55.

(31) Cfr. Conc. Vaticano II, Decr. 
Unitatis redintegratio, nn. 9-11.

(32) Congregazione per la Dottrina
della Fede, Dich. Dominus Iesus,
6-8-2000, n. 22.

(33) San Josemaría, Solco, n. 864.

(34) Paolo VI, Lett. Enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 49.



(35) San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 25, in “ABC”, Madrid,
17-5-1992, p. 63.

(36) 3 Gv 1, 8.

(37) San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 15, in “ABC”, Madrid,
17-5-1992, p. 62.

(38) Ibidem, n. 20, in ibidem, p. 63.

(39) San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 123.

(40) Paolo VI, Lett. Enc. Ecclesiam
suam, 6-8-1964, n. 49.

(41) 1 Cor 16, 14.

(42) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 4.

(43) Giovanni Paolo II, Lett. Enc. Ut
unum sint, 25-5-1995, n. 48.



(44) Giovanni Paolo II, Lett. Apost. 
Tertio millennio adveniente,
10-11-1994, n. 37.

(45) Conc. Vaticano II, Decr. Unitatis
redintegratio, n. 12.

(46) Benedetto XVI, Discorso alla
Commissione preparatoria della II
Assemblea Ecumenica Europea,
26-1-2006.

(47) San Josemaría, Lettera 24-
X-1965, n. 75, in Studi Cattolici,
Milano, VII/VIII-1985, p. 410.

(48) Ibidem, n. 76, in Studi Cattolici,
Milano, VII-VIII-1985, p. 410.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/ecumenismo/
(25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/ecumenismo/
https://opusdei.org/it-it/article/ecumenismo/

	Che cos'è l'ecumenismo?

