
opusdei.org

Dove Dio ci vuole:
creare l’unità di vita
(II)

In questo articolo, l’autore fa
alcune riflessioni sulla
necessità di accettare la
situazione nella quale Dio ci ha
messo e cercarvi la Sua
presenza, partendo dalle parole
di san Josemaría.

18/05/2017

«È Dio che suscita in voi il volere e
l’operare secondo i suoi benevoli
disegni», scrive san Paolo ai filippesi



(Fil 2, 13). È il Signore che unifica la
nostra vita: veniamo da Lui e
andiamo verso di Lui, e di fatto Egli
ci accompagna molto da vicino nel
nostro pellegrinaggio terrestre, nel
nostro camminare per agrum
attraverso il grande campo del
mondo (cfr. Mt 13, 38). Cristo è «via,
veritas et vita: via, verità e vita» (Gv
14, 6). Verità e vita, commenta
sant’Agostino, perché è Dio; e via
perché è uomo[1]. Questa realtà ci
riempie di pace. Nella nostra vita, la
via, qualche volta pianeggiante, altre
volte più accidentata e ardua, non è
lontana dalla meta, perché la meta
stessa è già presente in spe, nella
speranza, a ogni passo. «Egli stesso –
scrive san Tommaso – è nello stesso
tempo la via e il suo punto terminale.
È la via secondo la sua umanità, il
punto terminale secondo la sua
divinità»[2].

Nell’Incarnazione, il Verbo di Dio
«riprende la traversata del deserto



umano passando attraverso la morte
e arriva alla risurrezione,
trascinando con sé verso Dio l’intera
umanità. Ora Gesù non si trova più
confinato in un luogo e in un tempo
determinato, ma il suo Spirito, lo
Spirito Santo, emana da Lui ed entra
nei nostri cuori, unendoci così con
Gesù stesso e con Lui al Padre – con il
Dio uno e trino»[3]. L’unità di vita
consiste proprio nella elevazione di
ciò che è umano all’ordine
soprannaturale; è una incarnazione
di ciò che è divino nell’umano. Per
questo, «se accettiamo la
responsabilità di essere suoi figli,
vedremo che Dio ci vuole molto
umani. La testa deve arrivare al
cielo, ma i piedi devono poggiare
saldamente per terra. Il prezzo per
vivere da cristiani non è la rinuncia a
essere uomini o la rinuncia allo
sforzo per acquistare quelle virtù che
alcuni posseggono anche senza
conoscere Cristo. Il prezzo di ogni
cristiano è il Sangue redentore di



Gesù nostro Signore, che ci vuole –
ripeto – molto umani e molto divini,
costanti nell’impegno quotidiano di
imitare Lui, perfectus Deus, perfectus
homo»[4].

«Se tu conoscessi il dono di Dio e chi
è colui che ti dice “Dammi da bere”,
tu stessa gliene avresti chiesto ed egli
ti avrebbe dato acqua viva» (Gv 4,
10). Il Signore, con la sua sete, mostra
alla donna samaritana la sua
umanità; nella sua promessa di
acqua viva, la sua divinità. «Signore,
dammi di quest’acqua, perché non
abbia più sete», risponde la donna,
che comincia a intravedere che Colui
che le parla non è un galileo
qualsiasi. La samaritana passa dalla
sufficienza di chi crede di poter
costruire la propria vita da sola al
chiedere, balbettando, il dono di Dio.
Soltanto Egli può appagare la sete del
nostro cuore: appare impossibile
arrivare a Dio senza Dio, se lo Spirito



non opera in modo tale che Dio viva
in noi.

Stare dove Dio ci vuole

«Tutto il panorama della vocazione
cristiana, quell’unità di vita che ha
come nerbo la presenza di Dio,
nostro Padre, può e deve divenire
una realtà quotidiana»[5]. Questa
convinzione spingeva san Josemaría,
già nei primi anni dell’Opera, a
«parlare spesso della presenza di Dio
sia in conversazioni private, che
davanti a più persone, sempre»[6]; e
anche nella sua corrispondenza:
«Avanti, dunque; soprattutto, nella
presenza di Dio. Sarebbe molto bello
che ti abituassi a riferire a Lui tutte
le cose e a rendergli grazie per
tutto»[7].

Insieme con la presenza di Dio,
convinzione profonda che «Dio ci sta
vicino continuamente»[8]; per
compiere il nostro dovere nella vita
ordinaria, abbiamo bisogno



dell’umiltà di rimanere lì dove Dio ci
ha messo. Rimanere nel posto in cui
ci troviamo, magari senza farsi
notare, essere noi stessi nell’attività
che gli altri si aspettano da noi.

La continuità, la perseveranza,
l’obbedienza debbono scolpire in noi
un carattere forte e maturo. In base
all’esperienza della chiamata divina
a fondare l’Opera suo malgrado, san
Josemaría insisteva sull’umiltà, che
consiste nel voler servire, senz’altra
ambizione che di assecondare la
grazia divina. E invece descriveva un
aspetto pittoresco dell’ansia di
cambiare continuamente di posto
che si poteva notare in certi ambienti
ecclesiali, ben diversa dall’autentica
donazione della vita religiosa, che è
tanto necessaria nella vita della
Chiesa:

«Tale è il mio orrore per tutto ciò che
supponga ambizione umana,
seppure irreprensibile, che se Dio



nella sua misericordia si è voluto
servire di me, che sono un peccatore,
per la fondazione dell’Opera, è stato
mio malgrado. Voi sapete che
avversione ho sempre avuto verso
l’impegno di alcuni – ma ciò si può
basare su ragioni molto
soprannaturali, che in ogni caso è la
Chiesa a dover giudicare – per fare
nuove fondazioni. Mi sembrava – e
mi sembra tuttora – che ci fosse una
pletora di fondazioni e di fondatori:
vedevo il pericolo di una specie di 
psicosi fondazionale, che conduceva a
creare cose non indispensabili, per
motivi che consideravo ridicoli.
Pensavo, forse con scarsa carità, che
in qualche occasione il motivo non
fosse neppure importante:
l’essenziale era creare qualcosa di
nuovo e chiamarsi fondatore»[9].

Coerenza nella vita di ogni giorno

La vocazione offre un panorama e,
allo stesso tempo, segna un cammino



sicuro, che si costruisce durante la
vita, giorno dopo giorno. All’inizio
non sappiamo ciò che il Signore ci
chiederà, ma noi desideriamo dire
sempre di sì, rendendo attuale la
donazione del primo giorno, quando
abbiamo dato ogni cosa per amore e
per sempre, perché «i doni e la
chiamata di Dio sono
irrevocabili» (Rm 11, 29). La
vocazione, quel seme che Dio ha
posto nei nostri cuori, deve crescere
per dare luce e calore a molte anime
e diventare un albero frondoso; è
questa una realtà che coinvolge tutto
il nostro essere e tutta la nostra vita,
unificandola: dà senso, sicurezza,
armonia.

L’unità di vita si gusta nel luogo in
cui Dio ci ha collocato, con le persone
che ci stanno attorno, senza sognare
attività che probabilmente ci
porterebbero lontano da ciò che
siamo e dobbiamo essere. San Paolo
invita i Tessalonicesi a lavorare e a



guadagnarsi di che vivere, aiutandosi
l’un l’altro a comportarsi in tal modo
(cfr. 2 Ts 3, 6-15). Questa coerenza di
vita fa sì che, proprio perché prega e
perché osserva fino in fondo gli
insegnamenti della Chiesa, ciascuno
adempia i propri impegni: dal recarsi
a un appuntamento anche se poi si è
presentato un programma
apparentemente migliore, fino a
pagare il biglietto del trasporto
pubblico anche in assenza del
controllore, senza contare gli
adempimenti degli obblighi fiscali.

Vivere così significa lottare per
mettere in pratica l’esortazione del
Signore: «Sia il vostro parlare sì, sì;
no, no; il di più viene dal
maligno» (Mt 5, 37). Cristo indica un
modo di parlare: uno stile di vita
cristiano che si attua alla presenza di
Dio, una «attenzione rispettosa per la
sua presenza, testimoniata o
schernita, in ogni nostra
affermazione»[10], che si concretizza



nel non mentire mai, anche nel caso
in cui questo ci potesse trarre
d’impiccio; nel comportarci con
dignità, anche quando nessuno ci
vede; nel mettere un freno all’ira
quando ci mettiamo al volante o
giochiamo una partita di calcio,
invece di considerare normale
comportarsi male in quelle
circostanze. Infine, come insegna il
Concilio Vaticano II, i battezzati
debbono «compiere fedelmente i
propri doveri terreni, facendosi
guidare dallo Spirito del Vangelo. [...]
Proprio la fede li obbliga ancora di
più a compierli, secondo la vocazione
di ciascuno»[11].

Essere apostoli

Abbiamo appena finito di vivere un
anno della misericordia, per
iniziativa del Papa. Nella
misericordia si manifesta non
soltanto l’onnipotenza di Dio, ma
anche la nostra fede in Lui. Soltanto



grazie alla misericordia si costruisce
la «comunione di fede e di vita»[12],
come insegna san Giacomo nella sua
lettera: «Se un fratello o una sorella
sono senza vestiti e sprovvisti del
cibo quotidiano e uno di voi dice loro
“Andatevene in pace, riscaldatevi e
saziatevi”, ma non date loro il
necessario per il corpo, che giova?
Così anche la fede: se non ha le
opere, è morta in se stessa» (Gc 2,
15-17).

«Ogni giornata, figli amatissimi, deve
registrare il nostro zelo nel compiere
la missione divina che, per sua
misericordia, il Signore ci ha
affidato. Il cuore del Signore è un
cuore di misericordia, che ha
compassione degli uomini e a loro si
avvicina. La nostra donazione al
servizio delle anime è una
manifestazione di questa
misericordia del Signore, non
soltanto verso di noi, ma verso
l’umanità intera. Ci ha chiamati,



infatti, a santificarci nella vita
ordinaria, quotidiana; e a insegnare
agli altri – providentes, non coacte,
sed spontanee secundum Deum (1 Pt
5, 2), prudentemente, senza coazione;
spontaneamente, secondo la volontà
di Dio – il cammino perché ciascuno
si santifichi nel proprio stato, in
mezzo al mondo»[13]. La
misericordia aiuta a desiderare il
meglio per gli altri, e dunque a
rafforzare la formazione umana e
cristiana di tutti, in modo che evitino,
per quanto possibile, di addentrarsi
per vie che devastano la vita delle
persone, come la tossicodipendenza,
il divorzio, l’aborto, l’eutanasia.
D’altra parte, l’ottimismo
soprannaturale ci permette di
valorizzare il bene che c’è in ogni
anima, più che a limitarci ai difetti.
«A me non piace parlare di persone
cattive e di persone buone: non
divido gli uomini in buoni e
cattivi»[14]. Questo modo di vedere
nasce dall’amore che lo Spirito Santo



mette nelle nostre anime. Nel
commentare il Mandatum novum,
nostro Padre ci diceva: «Voi, figli
miei, mettetelo sempre in pratica,
sopportando con gioia i difetti delle
persone che vi stanno accanto. Non
fate come lo scarabeo stercorario
che, dopo avere fatto con le zampe
una palla di sporcizia, se la mette
addosso. Fate invece come l’ape, che
va di fiore in fiore in cerca del
nettare che vi è racchiuso, per
trasformarlo in miele dolce, in cibo
saporito, che nei vostri fratelli sarà il
buon profumo della santità. In poche
parole, vogliatevi bene, vogliatevi
molto bene!»[15].

Noi cristiani siamo consapevoli di
avere una missione: trasformare il
mondo per la gloria di Dio. «È il
momento di dare spazio alla fantasia
della misericordia per dare vita a
tante nuove opere, frutto della
grazia. La Chiesa ha bisogno di
raccontare oggi quei “molti altri



segni” che Gesù ha compiuto e che
“non sono stati scritti” (Gv 20,30),
affinché siano una espressione
eloquente della fecondità dell’amore
di Cristo e della comunità che vive di
Lui»[16]. Questo panorama
apostolico che ci unisce non ci è
estrinseco: nostro Padre «di solito
non parlava tanto di fare apostolato,
quanto di essere apostoli»[17], e
aggiungeva che l’apostolato è «un
orientamento permanente
dell’anima [...], una disposizione
dello spirito che tende, per sua stessa
natura, a impregnare tutta la
vita»[18]. Il vero apostolato non si
riduce a una serie di determinati
compiti, né riduce le persone a
obiettivi: è l’Amore di Dio che si
espande attraverso la nostra vita, con
la consapevolezza che ognuno dovrà
portare avanti la propria vocazione e
mostrarne le potenzialità con la
propria donazione libera e gioiosa.



La formazione pienamente
cristiana

Nell’Opera si dà formazione secondo
una visione unitaria del messaggio
cristiano; in questo modo si ottiene
più facilmente l’autentica unità di
vita in Cristo, accogliendo con gioia
la grazia di Dio. Il Catechismo della
Chiesa Cattolica è un buon punto di
riferimento di tale visione unitaria:
in esso «le quattro parti sono legate
le une alle altre: il mistero cristiano è
l'oggetto della fede (prima parte); è
celebrato e comunicato nelle azioni
liturgiche (seconda parte); è presente
per illuminare e sostenere i figli di
Dio nel loro agire (terza parte); fonda
la nostra preghiera, la cui
espressione privilegiata è il “Padre
Nostro”, che costituisce l'oggetto
della nostra supplica, della nostra
lode, della nostra intercessione
(quarta parte)»[19]. Dottrina, vita
liturgica, vita spirituale e vita morale
sono inseparabili. Gesù Cristo è «via,



verità e vita» (Gv 14, 6); per questo la
verità non soltanto illumina ma
stimola, guida e potenzia: è alimento
(cfr. Sal 23) ed è dottrina di salvezza.

Dio scelse san Josemaría perché
fondasse l’Opus Dei in seno alla
Chiesa[20], e lì lo incarnò con la sua
vita. Lo spirito dell’Opera, che è di
Dio, cresce ora nel suo Popolo
attraverso le sue figlie e i suoi figli.
Per questo la formazione si svolge in
questa cornice unitaria: Sacra
Scrittura, Tradizione apostolica (i
Padri), Magistero ecclesiastico
(specialmente il Catechismo della
Chiesa Cattolica e il magistero del
Papa), liturgia (i sacramenti),
preghiera; vita dei santi. Con la
conoscenza meditata della vita e
degli insegnamenti di san Josemaría
e con la formazione che ricevono, le
persone dell’Opera vengono aiutate a
mettere in rapporto le diverse
dimensioni della loro fede e della
loro vocazione, a comprendere e a



presentare ad altri lo spirito
dell’Opus Dei a partire dalla
Scrittura, dalla Tradizione, dal
Magistero. Si trasmette così un
messaggio incisivo in un modo
equilibrato, che si sviluppa in questo
stesso humus, la stessa terra feconda
nella quale san Josemaría vide e
comprese l’Opera.

La formazione è aperta perché nasce
dalla preghiera e dalla vita reale, che
è composta di lotte, accompagnate
dalla grazia di Dio, in una grande
varietà di vicende e di situazioni. Il
Decalogo «unifica la vita teologale e
la vita sociale dell’uomo»[21], e così,
per esempio, «la persona casta
conserva l’integrità delle forze di vita
e di amore che sono in lei. Tale
integrità assicura l’unità della
persona e si oppone a ogni
comportamento che la ferirebbe.
Non tollera né doppiezza di vita, né
doppiezza di linguaggio (cfr. Mt 5,
37)»[22]. Lo stesso vale per le altre



virtù che configurano l’esistenza
umana. Tutta la vita della Madonna,
nostra Madre, è stata caratterizzata
dall’unità di vita; per questo, ai piedi
della Croce, ripete il fiat
dell’annunciazione.

L’Opera è nata e si va estendendo per
servire la Chiesa e per contribuire
alla sua edificazione: vogliamo far
presente Cristo tra gli uomini. Tutto
si riconduce a Gesù: nel nostro
compito di evangelizzazione «è di
Cristo che dobbiamo parlare, non di
noi stessi»[23]. Così portiamo le
persone a Cristo, sostenuti dal nostro
piano di vita, presenza amorosa del
Dio Uno e Trino. «Chi rimane in me e
io in lui, fa molto frutto, perché senza
di me non potete far nulla» (Gv 15, 5).

Guillaume Derville



[1] Cfr. sant’Agostino, Sermo 341, 1, 1:
PL 39, 1493.

[2] San Tommaso d’Aquino, 
Commento al vangelo di san Giovanni
(Cap. 14, lez. 21) in Liturgia horarum, 
Lectio del sabato della IX settimana
del tempo ordinario.

[3] Benedetto XVI, Discorso, 21-
III-2009.

[4] San Josemaría, Amici di Dio, n. 75.

[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 11.

[6] San Josemaría, Appunti intimi,
1160 (16-III-1934), in ibidem, 478.

[7] San Josemaría, Lettera a Luis de
Azúa (5-VIII-1931), citata in J.L.
González Gullόn, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, p.
242.

[8] San Josemaría, Cammino, n. 267.



[9] San Josemaría, Lettera 9-I-1932, 84
(cfr. A. Vázquez, de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
p. 332).

[10] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 2153.

[11] Concilio Vaticano II, Gaudium et
spes, n. 43.

[12] San Giovanni Paolo II, Enc. 
Veritatis splendor (6-VIII-1993), n. 26.

[13] San Josemaría, Lettera 24-
III-1930, 1 (citata parzialmente in A.
Vázquez de Prada, Il Fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, Leonardo
Internacional, Milano 1999, p. 314 e
P. Berglar, Opus Dei. La vita e l’opera
del Fondatore Josemaría Escrivá,
Rusconi, Milano 1987, p. 90).

[14] San Josemaría, Istruzione, 8-
XII-1941, 35.



[15] San Josemaría, Mentre
conversava con noi lungo il cammino,
320 (AGP, biblioteca, P18).

[16] Papa Francesco, Lettera
apostolica Misera et Misericordia (20-
XI-2016), 18.

[17] “Trabajo, santificaciόn del”, in 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo – Instituto Histόrico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[18] Ibidem, 1207.

[19] San Giovanni Paolo II,
Costituzione Apostolica Fidei
Depositum con la quale viene
promulgato il Catechismo della
Chiesa Cattolica, 11-XII-1992.

[20] Cfr. Colletta della Messa di san
Josemaría.

[21] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 2069.



[22] Ibidem, 2338.

[23] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 163.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/dove-dio-ci-
vuole-creare-lunita-di-vita-ii/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/dove-dio-ci-vuole-creare-lunita-di-vita-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/dove-dio-ci-vuole-creare-lunita-di-vita-ii/
https://opusdei.org/it-it/article/dove-dio-ci-vuole-creare-lunita-di-vita-ii/

	Dove Dio ci vuole: creare l’unità di vita (II)

