
opusdei.org

Dare di più senza
essere eroi

Essere santi è "dare il meglio di
se stessi" e allo stesso tempo
rendersi conto "che alla fine è
sempre Dio quello che fa tutto".
Testo sulla santità che ci chiede
il Signore.

15/01/2019

L’episodio della pesca miracolosa,
raccontata nel capitolo 5 di Luca, ci
può aiutare a riscoprire ciò che il
Signore chiede a ciascuno; una
richiesta che si riassume in una



parola impegnativa e spesso non
chiaramente comprensibile: santità.

Fissiamoci sulla vita di Gesù, che nel
momento di cui parla questo brano
del Vangelo è un maestro famoso,
cercato, ascoltato e seguito da
tantissime persone. Gesù vede due
barche accostate alle sponde del lago
di Gennésaret, mentre “i pescatori
erano scesi e lavavano le reti. Salì su
una barca, che era di Simone, e lo
pregò di scostarsi un poco da terra.
Sedette, e insegnava alle folle dalla
barca. Quando ebbe finito di parlare
disse a Simone «Prendi il largo, e
gettate le vostre reti per la pesca».
Simone rispose: «Maestro, abbiamo
faticato tutta la notte e non abbiamo
preso nulla. Ma sulla tua parola
getterò le reti»” (Lc 5, 2-5).

Come sappiamo la storia prosegue
con una pesca abbondante, ma è
importante soffermarsi sul fatto che
Gesù sale sulla barca dei pescatori e



li chiama, li interpella, li incoraggia a
fare qualcosa di più grande di quello
che stavano già facendo. Nel
considerare questa storia ci potrebbe
venire in mente: «Sì dovrei fare
qualcosa di più, però è già tanto se
sopravvivo …». È una reazione
normale, ma sbagliata Il Signore non
ci sta dicendo: «Non hai fatto
neanche la metà di quanto dovevi,
adesso devi fare di più…». Gesù sale
sulla barca, perché vuole avere la
percezione precisa di come ci si sente
sulla nostra barca: questa è la
vocazione. È la chiamata a dare il
meglio di sé. Curiosamente in questa
scena la chiamata si produce quando
i pescatori stanno lavando le reti
dopo aver lavorato una notte intera
senza successo. Quindi il punto di
partenza è che il Signore chiama i
pescatori proprio quando hanno
fallito.

Il cardinal Ratzinger, in un articolo
pubblicato su L’Osservatore Romano



il giorno della canonizzazione di san
Josemaría, il 6 ottobre 2002, disse che
esiste un concetto sbagliato di
santità: “sapendo che nei processi di
canonizzazione si cerca la virtù 
eroica, abbiamo quasi
inevitabilmente un concetto
sbagliato della santità: non fa per me,
siamo portati a pensare, perché io
non mi sento in grado di realizzare
virtù eroiche: è un ideale troppo alto
per me”. La santità diventerebbe
allora qualcosa di riservato a
persone speciali, non alle persone
normali come ognuno di noi. “Ma
questo è un concetto sbagliato di
santità, una percezione errata che è
stata corretta — e questo mi sembra
il punto centrale — proprio da
Josemaría Escrivá”.

Lo sforzo ginnastico per la
perfezione

Comunque sappiamo che la santità
normale e ordinaria non è



un’esclusiva di san Josemaría: ci sono
tanti altri testimoni di una santità
raggiungibile, "la santità della porta
accanto” la denominò papa
Francesco nella Gaudete et exsultate.
Esiste in effetti un malinteso sulla
santità che è molto pericoloso, ed è la
santità concepita come sforzo
ginnastico per fare tutto alla
perfezione. Questa non è l’esperienza
dei santi, questa non è l’esperienza
degli apostoli. I primi chiamati non
lo furono perché erano bravi o nel
momento in cui davano il meglio di
sé. La santità non è capacità di fare
tutto bene, ma è piuttosto la
disponibilità a lasciar agire Dio nella
mia vita. Perché? Perché mi fido di
lui.

E allora il malinteso va corretto
innanzitutto sul piano terminologico,
perché parliamo di santità nella vita
quotidiana, di santificazione del
lavoro, di chiamata alla santità
rivolta a tutti… Ma “le parole sono



importanti” e se non si capiscono le
parole è un bel problema. Non
possiamo dare per scontato che
attribuiamo il loro vero significato a
termini come beato, mite, santità,
peccato, riconciliazione, eucaristia…
E in particolare “santificazione”
viene fraintesa con una perfezione
etica e perfino estetica, propria di
una persona infallibile (“perché ho
imparato e non sbaglio più”).

Il Signore non sale sulla nostra barca
quando abbiamo passato la notte
trionfando e pescando con successo.
In realtà talvolta lo farà nei momenti
di insuccesso: “Abbiamo faticato tutta
la notte e non abbiamo preso nulla;
ma sulla tua parola getterò le
reti” (Mt 5, 5). E Pietro getta
nuovamente le reti andando contro
la sua esperienza, perché il pescatore
sa che si pesca di notte. Ma pur
sapendo questo si fida più di Dio che
della sua esperienza. Questo è il
grande atto di fiducia di Pietro,



grazie al quale “presero una quantità
enorme di pesci, tanto che le reti
quasi si rompevano. Allora fecero
cenno ai compagni dell’altra barca,
che venissero ad aiutarli. Essi
vennero e riempirono tutte e due le
barche fino a farle quasi affondare”
(Mt 5, 6-7).

Fidandosi di Dio succede qualcosa di
nuovo, di imprevisto. Santificare il
lavoro, santificarsi nella vita
quotidiana non significa che Dio ci
premia perché abbiamo fatto tutto
bene, e neppure vuol dire che non
sbagliamo mai. Anche se ciascuno di
noi forse negherebbe di pensarla
così, sotto sotto quando
commettiamo un’azione cattiva, per
orgoglio, invidia o gelosia, ci viene da
pensare: “adesso il Signore mi
fulmina, mi punisce perché ho
sbagliato”. Questa è una concezione
della santità non evangelica, non
cristiana. Analogamente la
santificazione della vita quotidiana



in famiglia non significa che a casa
mia, ad esempio, regni sempre
l’ordine. Immaginiamo che qualcuno
abbia dei figli preadolescenti. Costui
potrebbe pensare: “se io santificassi
la vita quotidiana i miei figli
sarebbero sempre pettinati, con le
mani pulite, i denti bianchi come
nella pubblicità del dentifricio".
Invece santificazione non significa
perfezione esterna della vita
quotidiana, o della vita sociale o
familiare. Significa piuttosto cercare
di fare buon viso anche quando il
disordine sembra prevalere; significa
sorridere malgrado che tutto nella
giornata vada male o il nostro
ambiente sia caotico e mostri la sua
imperfezione in modo evidente.

I santi, come noi

Nell’esortazione Gaudete et exsultate
Papa Francesco ricorda che “per
essere santi, non è necessario essere
vescovi, sacerdoti, religiosi” (Gaudete



ed exsultate, n. 14). La santità non è
una meta per gente speciale. “Molte
volte abbiamo la tentazione – dice il
Papa – di pensare che la santità sia
riservata a coloro che hanno la
possibilità di mantenere le distanze
dalle occupazioni ordinarie, per
dedicare molto tempo alla
preghiera”. Intendiamoci: non esiste
santità senza preghiera, ma noi
rischiamo di pensare (dopo aver letto
la biografia approssimativa di un
santo, o magari le due righe sintesi
della voce di Wikipedia) che i santi
siano gente speciale, che ha
ricorrenti “crisi mistiche”…

I santi invece furono come ognuno di
noi. Non sono stati lontani dalle
occupazioni ordinarie, non sono
riusciti a diventare santi perché non
sentivano la pressione di mille
preoccupazioni e occupazioni che
sono di tutti. È grazie a queste che si
sono rivolti alla misericordia di Dio.



Ma cosa vuol dire santità? Vuol dire
cercare di stare nella realtà volendo
bene agli altri, considerando le
persone e le situazioni come un
dono, vedendo la presenza di Dio
nella propria esistenza quotidiana.
La santità non si raggiunge
“nonostante” la realtà in cui ci
troviamo, ma proprio attraverso la
realtà, che consiste innanzitutto nella
famiglia e nel lavoro. Poi ci possono
essere le situazioni straordinarie, ma
innanzitutto c’è la situazione nella
quale siamo.

Lavare ciascuno le proprie reti

Santità significa anche lavare le reti
quando sembra tempo perso, perché
la pesca non è servita a niente. Le
reti sono per gli apostoli gli
strumenti di lavoro; per ognuno di
noi sono le cose che si usano
continuamente. Lavarle significa
tenerle in ordine, cioè cercare di fare
le cose con puntualità e buon senso,



provando a mantenere un
atteggiamento sorridente mentre si
vive una vita normale. E se mi
sembra che tutto sia andato male,
cerco di far buon viso lo stesso.
Santità non significa che sono stato
perfetto e che sono riuscito a
sorridere; significa che ci ho provato
e che, anche dopo una notte intera di
pesca fallimentare, domattina ci
riprovo di nuovo con pazienza.

Lottare per la santità vuol dire anche
aiutarsi tra una barca e l’altra. E ti
accorgi che forse è stato decisivo
lavare le reti perché non si
rompessero: te ne rendi conto solo
alla fine, ma quella puntualità che ha
mantenuto l’attenzione sulla piccola
cosa pratica che si ha a portata di
mano, senza drammatizzare il
fallimento, quella concretezza ha
fatto sì che le reti risistemate non si
rompessero. E c’è voluto l’aiuto
dell’altra barca. Lottare per la santità
è cercare di andare incontro ai



bisogni dell’altra persona senza
pensare che adesso “se la deve
cavare da solo, ha la sua barca, io ho
la mia”.

Lavare le reti e andare incontro
all’altra barca significa coltivare le
virtù e le qualità relazionali che
aiutano ad andare d’accordo con gli
altri, perché non esiste santità
rinchiusa in una torre d’avorio, in un
palazzo in cui tutto è preciso e senza
contrattempi. È di aiuto nella vita
quotidiana parlare di cose buone e
positive, ancora più se riferite a
persone, per riconoscere le cose
buone che hanno fatto. In generale,
parlare bene degli altri,
manifestando stima, contribuisce a
creare quel clima buono che san
Paolo raccomanda in modo chiaro:
“Gareggiate nello stimarvi a
vicenda” (Rm 12, 10). Il che significa
che si deve notare che vi stimate, e
uno non può stimare una persona
soltanto nel proprio intimo, senza



manifestarlo con parole chiare o
gesti comprensibili.

Nel messaggio che il Signore ha
affidato a san Josemaría è presente
anche un altro aspetto essenziale. La
santità nella vita quotidiana non è
solo una chiamata rivolta alla vita
individuale di una persona: c’è
qualcosa di più. La chiamata
specifica è una vocazione personale,
una specie di “accensione del
battesimo”, che ci fa scoprire che la
normalità della mia vita è una
chiamata e nel contempo una
missione. È necessario sentirsi un 
inviato speciale, con la missione di
portare luce e affetto proprio lì dove
mi trovo già. Non perché sono
migliore, ma perché sono chiamato.
Non una scelta fatta in virtù di una
supposta superiorità, ma una
missione per la quale il Signore, nella
sua sorprendente fantasia e bontà,
nel battesimo ci sceglie e ci invia.



Dare di più senza essere eroi

Quando si accorge di quello che è
successo, cioè che Gesù è salito sulla
sua barca proprio dopo un fallimento
e che poi paradossalmente e
miracolosamente la pesca è stata un
successo, Simon Pietro si getta ai
piedi di Gesù dicendo: “Signore,
allontanati da me perché sono un
peccatore” (Lc 5, 8). Pietro ha paura,
e questo è una reazione che si
presenta abbastanza spesso quando
ci si sente chiamati in causa da Dio
personalmente. Se la cosa è
accademica, è storica, se è oggetto di
uno studio che riguarda un’altra
epoca o altre persone, non mi trovo
intimorito. Pietro invece ha paura di
come la sua vita intera possa venire
trasformata. Ha paura perché sente
di essere chiamato personalmente a
mettersi in gioco, a cercare di dare il
meglio di sé proprio qui e oggi.



Ricordo che in un incontro con i
giovani nel 1987, papa Giovanni
Paolo II ascoltò un gruppo di ragazzi
che cantavano “Si può dare di più”,
che aveva vinto a Sanremo. Subito
dopo improvvisò un commento
esegetico della canzone e disse che
c’era un versetto molto profondo: “Si
può osare di più senza essere eroi.
Allora c’è chi pensa che per osare
qualche cosa si debba già mostrare
una virtù eroica. Invece non tutto è
eroico, ciò che conta è il coraggio e si
può sempre osare di più senza essere
eroi” (Giovanni Paolo II, Incontro con
i giovani dell’UNIV, 19 aprile 1987). Si
può dare di più, senza che questo mi
faccia diventare una persona diversa
da quella che sono, che il Signore
non mi chiede di diventare. Tu
Signore mi chiedi di essere quello
che sono, ma al meglio. È come
quando faccio una fotografia e
sorrido. E non è che il sorriso sia
finto, anzi proprio sorridendo io do il
meglio di me. È il broncio che non è



autentico, mentre è autentico il
sorriso anche se richiede sforzo, e il
Signore mi sta chiedendo una santità
sorridente. Ogni persona che mi vuol
bene, se ci penso bene, mi pensa e mi
vuole sorridente, perché questo è il
mio vero volto.

Il Card. Luciani, poche settimane
prima di diventare Giovanni Paolo I,
scrisse che Josemaría Escrivá (che
all’epoca non era stato ancora
neanche beatificato) aveva insegnato
come trasformare il lavoro in un
“sorriso quotidiano”. Tante volte la
santità si riassume nel sorriso di
fronte ai miei limiti, a quelli del
coniuge, del collega, dell’amico, in
definitiva nel sorriso di fronte alla
realtà, perché mi so guardato con
affetto da mio Padre Dio. Non sono
chiamato ad essere un eroe, ma allo
stesso tempo - direbbe san Giovanni
Paolo II - posso fare di più.



Gesù capisce benissimo la nostra
paura e quella di Simon Pietro e dice:
“Non temere”. Poco prima leggiamo
nel Vangelo di Luca un particolare
molto bello sullo stato d’animo
dell’apostolo, cioè che “lo stupore
aveva invaso lui e tutti quelli che
erano con lui, per la pesca che
avevano fatto” (Lc 5, 9), anche
Giacomo e Giovanni, i figli di
Zebedeo e soci di Simone. È
consolante sapere che i tre apostoli
più vicini a Gesù, quando sono stati
chiamati, hanno avuto paura e sono
stati “invasi dallo stupore”, forse
pensando: “ma non può essere, io
non sono un profeta, non sono un
santo”. Gesù dice a Simone: “Non
temere. D’ora in poi sarai pescatore
di uomini” (Lc 5, 10). Cioè d’ora in
poi non avrai soltanto un lavoro tuo
personale che funziona, ma aiuterai
gli altri attraverso la tua vita, il tuo
lavoro, la tua presenza. Bisogna però
intendere bene questo “d’ora in poi”,
che non significa una volta per tutte;



vuol dire piuttosto che ogni volta che
avremo paura, il Signore ci dirà:
“Non temere, d’ora in poi… ricominci
di nuovo”.

La festa liturgica di san Josemaría è il
26 giugno. Qualche settimana prima
di morire (verso la fine di marzo del
1975), san Josemaría festeggiò il 50°
anniversario dell’ordinazione
sacerdotale, e fece una riflessione
improvvisata e spontanea, sulla sua
vita: “Ho voluto tirare le somme di
questi 50 anni e mi è venuto da
ridere. Ho riso di me stesso e mi sono
riempito di gratitudine verso Dio
perché ha fatto tutto Lui”.

Questa è la santità a cui siamo
chiamati. Non è quella di chi dice
“D’ora in poi il mio lavoro, le mie
relazioni, i miei figli saranno come
dico io”, ma piuttosto di chi si
accorge che alla fine è sempre Dio a
fare tutto. Nel contemplare la
chiamata degli apostoli nel Vangelo, è



bello ricordare che Pietro, Giacomo e
Giovanni sbaglieranno tante altre
volte, e Gesù continuerà a chiamarli.
La chiamata alla santità è infatti
quotidiana, non è una volta per tutte
ma viene rinnovata ogni giorno. Al di
fuori di Maria, non esiste nessun
santo che non sia peccatore, e il
Signore non si allontana dai suoi figli
per questa ragione, non si allontana
da casa nostra perché sbagliamo, ma
sale ogni giorno sulla nostra barca. A
noi spetta accoglierlo, fidandoci della
sua promessa di una vita piena di
frutti, di una vita bella.

E vale la pena cercare di rispondere
ogni giorno, come la Madonna:
“avvenga per me secondo la tua
parola” (Lc 1, 38).

Don Carlo De Marchi



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/dare-di-piu-
senza-essere-eroi/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/dare-di-piu-senza-essere-eroi/
https://opusdei.org/it-it/article/dare-di-piu-senza-essere-eroi/
https://opusdei.org/it-it/article/dare-di-piu-senza-essere-eroi/

	​Dare di più senza essere eroi

