
opusdei.org

Dai giovani
dipendono molte
grandi cose

Monsignor Javier Echevarría fa
un bilancio della Giornata
Mondiale della Gioventù.
Intervista pubblicata su Zenit il
24 agosto 2005.

25/08/2005

Tra le centinaia di migliaia di giovani
che hanno invaso Colonia la scorsa
settimana vi era anche il prelato
dell’Opus Dei, monsignor Javier
Echevarría, che nella prima parte di



questa intervista concessa a ZENIT fa
un bilancio della Giornata Mondiale
della Gioventù.

Come prelato dell’Opus Dei lei
conosce gente di tutto il mondo,
perché la sua “diocesi” non è
limitata territorialmente. Hanno
tutti la stessa “fame di Dio” della
quale ha parlato il Cardinale
Joachim Meisner, Arcivescovo di
Colonia, o gli uomini del sud, per la
loro mentalità, sono più vicini a
Dio rispetto ai Tedeschi o in
generale agli abitanti del nord?

In primo luogo desidero chiarire che
l’Opus Dei è una prelatura personale,
e quindi fa parte della struttura
gerarchica della Chiesa, ma non è
una diocesi. Sicuramente l’Opus Dei è
diffusa in tutto il mondo. I fedeli
della Prelatura appartengono a
nazionalità molto diverse, ma hanno
tutti come comun denominatore la
sicurezza di essere figli di Dio con la



“fame del rapporto con Dio”, una
fame che cercano di acrrescere ogni
giorno.

E’ reale e constatabile da chiunque il
fatto che siamo persone diverse:
quelle del nord e quelle del sud,
quelle dell’est e quelle dell’ovest, ma
tutti lottano con gioia per vivere
vicino a Dio. Non escludo, anzi penso
che in Germania esista un ricco
tesoro di gente che desidera
avvicinarsi a Dio; molte persone –
con la loro mentalità tedesca –
trascorrono la loro giornata in
relazione con il Signore – in famiglia,
sul lavoro, nei trasferimenti, nel
divertimento – e con il desiderio di
avvicinare questo grande ideale
dell’uomo – la vicinanza a Dio – a
molte altre persone.

Cos’hanno avuto di speciale questi
giorni a Colonia, per il mondo e
soprattutto per la Germania?



Per me l’aspetto speciale di questa
visita pastorale è che viene il
successore di Pietro e, accanto al
successore di Pietro – per la
comunione dei santi – tutta la Chiesa
cerca di unirsi alle intenzioni del
padre comune, del Papa. Ciò che sta
accadendo in questi giorni a Colonia
ha quindi grande importanza per la
Germania e per il mondo, perché fa
notare che la Chiesa è viva, che la
Chiesa è giovane, con una gioventù
che appartiene anche alle persone
anziane, alle persone mature, ai
malati e ai poveri; perché ciò che
conta è la giovinezza dell’anima e
tutte queste persone hanno una
grande giovinezza, per poter offrire
Dio agli altri, proprio perché è ciò di
cui hanno bisogno.

La visita del Santo Padre Benedetto
XVI presupporrà l’inizio di una
primavera spirituale della Chiesa
nella sua patria?



Naturalmente: nella Chiesa ci
troveremo sempre in una situazione
di crescita. Anche se apparentemente
ci possono essere momenti in cui si
sperimenta una sorta di
interruzione, questa in realtà non
esiste, perché qui – in questo Paese
meraviglioso che è la Germania – si
può ora contare sulla ricchezza della
preghiera di molte donne e di molti
uomini sconosciuti. La Chiesa non si
fa solamente con ciò che si vede
esteriormente, ma anche con la
santità di molte persone.
Sicuramente qui in Germania c’è
molta gente santa, che ringrazia il
Signore per il fatto di appartenere
alla Chiesa cattolica e che desidera
amare tutti i cittadini della
Germania, e quelli del mondo, con
l’amore di Cristo.

Il Santo Padre vorrebbe mostrare
che l’essere cristiano dà gioia. Di
che tipo di gioia si tratta?



Il Santo Padre ha insistito
recentemente sul fatto che, lungi da
quello che alcuni vogliono far
credere, il cristianesimo non è un
peso; anzi, l’insieme dei precetti
rappresenta quelle ali di cui ha
parlato Benedetto XVI, che ci aiutano
a volare verso il Creatore, verso Dio,
che segue da vicino ognuno di noi. La
gioia, dunque, consiste nel fatto di
sapere che in tutte le circostanze in
cui ci possiamo trovare abbiamo un
Padre che non ci abbandona mai e
che si occupa di noi in tutte quelle
situazioni.

Nella vita umana non mancano il
dolore o il sacrificio, così come non
sono mancati a colui che è il modello
per tutti i cristiani – nostro Signore
Gesù Cristo – e alla persona che gli è
stata più vicina, la Vergine Maria.
Questo non significa masochismo; è
dovuto all’amore, perché – perfino in
ciò che è più umano – non esiste
amore o dedizione senza sacrificio,



che consiste nello spendersi con gioia
per gli altri.

Il suo predecessore, san Josemaría,
ha fondato l’Opus Dei per
insegnare a tutti che è possibile
essere santi senza fare cose
straordinarie. Cos’è, quindi, la
santità? Come si fa un santo?

San Josemaría ha raccolto gli
insegnamenti e la predicazione di
Gesù Cristo, che “coepit facere et
docere”, che ha iniziato prima a fare,
e poi ha predicato; all’inizio, con la
sua umile nascita, povero, in una
grotta, circondato dall’amore di
Maria e Giuseppe e dei pastori –
uomini poveri, ma con una grande
capacità di amare –, e poi anche dei
Magi che sono accorsi ad adorarlo.
Anche se questi ultimi erano uomini
agiati, in quella ricerca del re dei
Giudei ci mostrano che avevano la
stessa necessità dei pastori, o ancora
di più.



La santità è cercare di trovare Dio
nelle occupazioni di ogni momento,
identificarsi con Cristo senza che sia
necessario ricorrere a cose
straordinarie; le grandi abnegazioni
non sono imprescindibili, anche se
non bisogna escluderle se arrivano, o
cercarle liberamente e
volontariamente se ce le chiede il
Signore. Per questo motivo,
l’importante è compiere la volontà di
Dio in ogni momento, svolgendo
eroicamente il dovere di ogni istante,
senza voltare le spalle di fronte al
suggerimento di fedeltà rivoltoci da
Cristo, in ciò che è piacevole e in ciò
che non lo è.

Che aiuto fornisce l’Opus Dei in
questo cammino verso la santità?

L’Opus Dei è venuta a ricordare a
tutto il mondo che la santità non è
una cosa da privilegiati, vale a dire
che tutti possiamo avvicinarci a Dio lì
dove ci troviamo. Agli uomini, a



ciascuno, Gesù Cristo ha detto: “Siate
voi dunque perfetti come è perfetto il
Padre vostro celeste”. L’Opus Dei
ricorda la necessità di trasformare
tutte le attività, anche quelle
apparentemente più banali, in un
dialogo con Dio, e ricorda anche la
necessità della vita sacramentale,
perché questa vita di grazia non può
aumentare senza i sacramenti, che
sono i mezzi lasciatici da Nostro
Signore Gesù Cristo per rinnovarci
ed identificarci con Lui.

Il tema di questa Giornata
Mondiale della Gioventù recita:
“Siamo venuti per adorarlo” (Mt
2,2). Oggi viviamo in un periodo di
grandi mutamenti in cui si perde
facilmente di vista ciò che è
essenziale e il raccoglimento, in
silenzio, è spesso ritenuto
insopportabile. Come giungere a
questo atteggiamento di
adorazione? In cosa consiste?
Come si può parlare con Dio?



Prima di rispondere a questa
domanda vorrei parlare di qualcosa
di fondamentale per la vita del
cristiano, per la vita di un figlio di
Dio: l’ottimismo. Non possiamo
mettere a fuoco le cose o le situazioni
con il pessimismo che, a volte, può
dominare l’ambiente che ci circonda.
Il figlio di Dio ha la capacità di
trasformare con gioia tutte le
circostanze, anche quelle che altri
possono considerare una
contraddizione. Il silenzio e il
raccoglimento, ovviamente, risultano
essenziali perché esista un dialogo
con Dio. Questo non può ritenersi
insopportabile, come non si riterrà
mai insopportabile un dialogo – o il
fatto di stare – con la persona che si
ama.

Tutti gli uomini sono oggetto
d’amore, i prediletti di Dio, come Egli
stesso ha affermato: nella Bibbia ci
rivela che la sua gioia è stare con i
figli degli uomini. Se assecondiamo



questo dialogo, saremo donne e
uomini che partecipano a quella
felicità, a quel compiacimento che
Dio ha posto in ciascuno. Come si
può parlare con Dio? Con semplicità,
con naturalezza, come si parla con
un amico, con un fratello. San
Josemaría Escrivá consigliava di
parlare con Dio della nostra vita,
perché pregare è parlare della nostra
anima, delle nostre piccole o grandi
lotte; e Lui ci accoglie, ci ascolta come
il Padre più interessato, con un
grande affetto e con il desiderio di
aiutarci in tutto ciò di cui abbiamo
bisogno, anche se a volte – come ogni
buon padre – permette la prova o la
contraddizione, proprio perché
possiamo maturare e contare di più
sull’aiuto della sua Grazia.

Il Santo Padre ha concesso a tutti i
partecipanti a questa Giornata
l’indulgenza plenaria. Che ruolo
svolgono le indulgenze nella vita



della Chiesa? Come si relazionano
con il sacramento della penitenza?

Le indulgenze svolgono un ruolo
fondamentale, perché sono
l’applicazione all’anima dei meriti
infiniti della Passione, Morte e
Resurrezione di Nostro Signore Gesù
Cristo. Ci fanno partecipare a quella
Vita gloriosa alla quale tutti siamo
chiamati; le indulgenze, quindi, ci
facilitano nell’avvicinamento a Dio,
perdonandoci ciò che resta della
pena meritata per i peccati già
perdonati e mettendoci in questo
modo nella disposizione di accogliere
d’ora in poi con maggiore docilità e
con più facilità a ricevere la grazia
nel sacramento della confessione.

E’ in questo sacramento che Cristo
perdona totalmente i peccati mortali,
perchè un altro mezzo – tranne che
in circostanze straordinarie – non
esiste, anche se la Chiesa insegna che
una contrizione perfetta rimette i



peccati, anche quelli mortali. Chi può
essere sicuro, tuttavia, che la sua
contrizione sia perfetta? L’uomo ha
bisogno della certezza del perdono di
quel Dio che ci ascolta, che ci
esaudisce e ci priva della tristezza
per il fallimento, proprio nel
sacramento della confessione.

Che messaggio lascia san
Josemaría ai giovani del mondo
che sono stati in questi giorni a
Colonia?

Riassumerei il messaggio di san
Josemaría in poche parole, che ha
scritto quando era un giovane
sacerdote. Le ha scritte a tutti noi:
non solo ai giovani, ma anche alle
persone mature e agli anziani,
perché ogni età è un periodo di
incontro con Dio. Ai giovani, però,
direbbe, se fosse ancora in vita, ciò
che ha scritto in quegli anni
dell’inizio dell’Opus Dei, quando si
vedeva circondato da non poche



difficoltà. Affermò: “Dal fatto che tu
ed io ci comportiamo come Dio vuole
– non dimenticarlo – dipendono
molte grandi cose”. Dal fatto che si
comportino bene quanti si trovano in
questi giorni a Colonia, questa
gioventù che ci circonda, dipendono
molte grandi cose: per la loro anima
e per le anime che incontrano, e
anche per i loro Paesi e per le anime
del mondo intero.

ZENIT

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/dai-giovani-
dipendono-molte-grandi-cose/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/dai-giovani-dipendono-molte-grandi-cose/
https://opusdei.org/it-it/article/dai-giovani-dipendono-molte-grandi-cose/
https://opusdei.org/it-it/article/dai-giovani-dipendono-molte-grandi-cose/

	Dai giovani dipendono molte grandi cose

