
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (IV):
Quando riusciamo a
metterci in ascolto

La vita di Mosè ci insegna che,
per compiere la missione alla
quale siamo chiamati, abbiamo
bisogno di essere trasformati
dallo Spirito Santo attraverso
l’ascolto di Dio, nel dialogo
filiale con Lui.

14/04/2020

Il Signore pensò a Mosè per una
missione decisiva: guidare il suo



popolo in una nuova tappa della
storia della salvezza. Con il suo aiuto,
Israele fu liberato dalla schiavitù in
Egitto e guidato fino alla terra
promessa. Per sua mediazione, il
popolo ebreo ricevette le tavole della
Legge e le basi del culto di Dio. In che
modo Mosè poté diventare quello che
è diventato? In che modo raggiunse
quella sintonia con Dio che, con il
tempo, lo avrebbe portato a essere
un gran bene per tante persone,
addirittura per tutto il suo popolo e
per tutti coloro che sarebbero venuti
dopo?

Benché Mosè sia stato scelto da Dio
fin dalla sua nascita – basta
considerare la sua sopravvivenza
miracolosa alla persecuzione del
Faraone – è strano che non abbia
incontrato il Signore se non dopo
parecchi anni. Durante la gioventù
non sembrava altro che un uomo
comune, sicuramente preoccupato
per la gente della sua razza (cfr. Es 2,



15). Forse ciò che meglio spiega
questa trasformazione è la sua
capacità di ascoltare il Signore[1]. In
modo analogo, per arrivare a essere
quel che siamo chiamati a essere,
anche noi abbiamo bisogno di
trasformarci grazie all’ascolto. È vero
che non è facile avere le prove di ciò
che ci racconta il libro dell’Esodo,
secondo cui «il Signore parlava con
Mosè faccia a faccia, come un uomo
parla con un altro» (Es 33, 11). È un
processo che di solito dura anni – la
vita intera – e spesso è necessario
ricominciare a imparare a fare
orazione, come se fossimo agli inizi
del nostro dialogo con il Signore.

Mosè, Mosè!

Scoprire la necessità della preghiera
vuol dire sapere che «Egli ci ha amati
per primo» (1 Gv 4, 19) e che inoltre,
seguendo la stessa logica, Egli ci ha
parlato per primo: «Dio creò l’uomo a
sua immagine; a immagine di Dio lo



creò; maschio e femmina li creò. Dio
li benedisse e disse loro...» (Gn 1,
27-28)[2]. Dio, che prese l’iniziativa di
crearci per amore e per sceglierci in
vista di una determinata missione, ci
precede anche nella vita di
preghiera. Nel nostro dialogo con il
Signore è Lui che pronuncia la prima
parola.

Questa parola iniziale si può
riconoscere già nel desiderio di Dio,
che Egli stesso ha seminato nel
nostro cuore e che si ridesta in mille
esperienze diverse. La prima
apparizione a Mosè avvenne
sull’Oreb, chiamato anche «il monte
di Dio». Lì «l’angelo del Signore gli
apparve in una fiamma di fuoco in
mezzo a un roveto. Egli guardò ed
ecco: il roveto ardeva nel fuoco, ma
quel roveto non si consumava. Mosè
pensò: “Voglio avvicinarmi a vedere
questo meraviglioso spettacolo:
perché il roveto non brucia?”» (Es 3,
2-3). Non si tratta di una semplice



curiosità davanti a un evento
straordinario, ma la chiara
percezione che sta succedendo
qualcosa di trascendente, di
superiore a se stesso. Nella nostra
vita, anche noi possiamo
sorprenderci di fatti che ci fanno
intravedere una dimensione più
profonda della realtà. Può essere una
scoperta intima di qualcosa che forse
in passato ci era accaduta senza
impressionarci: intuiamo la presenza
di Dio riconoscendo qualcuno dei
suoi doni o notando come le
contrarietà ci hanno fatto maturare e
ci hanno preparato ad affrontare
diverse circostanze o impegni. Può
essere anche una scoperta che
riguarda la realtà in cui viviamo: la
famiglia, gli amici, la natura... In un
modo o nell’altro, sentiamo la
necessità di pregare, di ringraziare,
di chiedere... e ci rivolgiamo a Dio.
Questo è il primo passo.



«Il Signore vide che [Mosè] si era
avvicinato per vedere e Dio lo
chiamò dal roveto e disse: “Mosè,
Mosè!”. Rispose: “Eccomi!”» (Es 3, 4).
Il dialogo si stabilisce quando il
nostro sguardo incontra quello di
Dio, che già ci stava guardando. E le
parole – se sono necessarie –
fluiscono quando lasciamo che prima
arrivino le sue. Se facessimo un
tentativo da soli, non potremmo
pregare. Piuttosto, conviene fissare i
nostri occhi nel Signore e ricordare
la sua promessa consolante: sappiate
che «io sono con voi tutti i giorni,
fino alla fine del mondo» (Mt 28, 20).

Ecco, dunque, che una fede che
confida in Dio è un ingrediente di
fondamentale importanza in una
orazione sincera. Spesso il modo
migliore di cominciare a pregare è
chiedere al Signore che ci insegni
Lui. È quello che fecero gli apostoli
ed è la via che san Josemaría ci ha
invitato a percorrere: «Se non ti senti



preparato, va’ da Gesù come
andavano da Lui i discepoli:
Insegnaci a pregare! E vedrai tu
stesso che lo Spirito Santo viene in
soccorso della nostra debolezza,
poiché noi non sappiamo né che cosa
si deve chiedere nella preghiera né
come convenga chiederlo; ma lo
Spirito in persona intercede per noi
con gemiti inesprimibili,
inenarrabili, poiché non esistono
mezzi adeguati a descrivere la loro
profondità»[3].

«Togliti i sandali dai piedi»

Alla fine di alcuni giorni di ritiro
spirituale, la beata Guadalupe Ortiz
de Landázuri scriveva a san
Josemaría: «Del mio rapporto intimo
con Dio, della mia orazione… le ho
già parlato altre volte; quando metto
un po’ di impegno, il Signore, mi
rende tutto facile e io mi lascio
conquistare del tutto»[4]. L’iniziativa
dell’orazione – e l’orazione stessa –



sono un dono di Dio. Nello stesso
tempo, bisogna anche domandarsi
qual è il nostro ruolo. Il dialogo con il
Signore è una grazia, e proprio per
questo non è qualcosa di
semplicemente passivo, perché per
riceverla occorre, in qualche modo,
volerla ricevere.

Oltre a disporsi in modo ricettivo,
che altro si può fare per avere una
vita di intensa orazione? Un buon
inizio può essere renderci conto,
innanzi tutto, chi siamo, rispondendo
con un atteggiamento di riverenza e
di adorazione. Nel dialogo del monte
Oreb, «Dio disse: Non ti avvicinare!
Togliti i sandali dai piedi, perché il
luogo sul quale tu stai è una terra
santa! E disse: Io sono il Dio di tuo
padre, il Dio di Abramo, il Dio di
Isacco, il Dio di Giacobbe. Mosè
allora si velò il viso, perché aveva
paura di guardare verso Dio» (Es 3,
5-6).



Togliersi i sandali e coprirsi il volto
fu la risposta del più grande profeta
del popolo d’Israele nel suo primo
incontro con Dio. Con questi gesti
dimostrava la propria
consapevolezza di stare davanti al
Dio trascendente. Qualcosa di simile
possiamo fare noi quando ci
avviciniamo a Gesù nel tabernacolo
in atteggiamento di adorazione.
Durante una veglia di preghiera,
davanti a Gesù sacramentato,
Benedetto XVI si esprimeva con
parole che ci suggeriscono come
adorare il Signore: «Qui nell'Ostia
sacra Egli è davanti a noi e in mezzo
a noi. Come allora, si vela
misteriosamente in un santo silenzio
e, come allora, proprio così svela il
vero volto di Dio. Egli per noi si è
fatto chicco di grano che cade in
terra e muore e porta frutto fino alla
fine del mondo (cfr Gv 12, 24). Egli è
presente come allora a Betlemme. Ci
invita a quel pellegrinaggio interiore
che si chiama adorazione.



Mettiamoci ora in cammino per
questo pellegrinaggio e chiediamo a
Lui di guidarci»[5].

Nella nostra orazione l’atteggiamento
di adorazione si può manifestare in
modi diversi. Davanti al Santissimo,
per esempio, ci inginocchiamo, come
segno della piccolezza nei confronti
di Dio. E quando, per molteplici
motivi, non fosse possibile pregare
davanti al Santissimo, possiamo
sempre compiere alcuni atti
equivalenti come guardare
all’interno della nostra anima per
scoprirvi il Signore e mettere l’anima
in ginocchio, recitando con calma
ogni parola della preghiera iniziale o
di un’altra preghiera che ci ricordi
che siamo alla sua presenza.

La nube lo coprì

In un secondo momento del suo
dialogo con Dio, Mosè ricevette le
tavole della Legge. La scena è
tremenda e, nello stesso tempo, di



grande intimità: «La Gloria del
Signore venne a dimorare sul monte
Sinai e la nube lo coprì per sei giorni.
Al settimo giorno il Signore chiamò
Mosè dalla nube. La Gloria del
Signore appariva agli occhi degli
Israeliti come fuoco divorante sulla
cima della montagna. Mosè entrò
dunque in mezzo alla nube e salì sul
monte. Mosè rimase sul monte
quaranta giorni e quaranta notti» (Es
24, 16-18).

Quella nube, oltre a manifestare la
gloria di Dio ed essere figura
anticipata della presenza dello
Spirito Santo, favoriva un clima di
intimità nel dialogo tra il profeta e il
suo creatore. Questo ci dimostra che
per pregare è necessario esercitarsi
in alcune capacità che favoriscano
l’intimità con Dio: amore per il
silenzio, esteriore e interiore,
costanza e una disciplina dell’ascolto
che permetta di percepire la sua
voce. A volte ci costa apprezzare il



silenzio, e se nell’orazione non
sentiamo niente, cercheremo di
riempire il tempo con parole, letture
o anche immagini e suoni. Però è
possibile che, pur comportandoci con
buone intenzioni, così non riusciamo
ad ascoltare il Signore. Forse
abbiamo bisogno di una conversione
al silenzio, che è più di un semplice
tacere. Durante l’estate del 1932 San
Josemaría si segnò un appunto,
successivamente inserito in 
Cammino, che fa vedere in modo
espressivo come il dialogo con Dio
tenderà sempre a passare per questa
via: «Il silenzio è come il portinaio
della vita interiore»[6].

Mentre i suoni esterni e le passioni
interne ci allontanano da noi stessi, il
silenzio favorisce il nostro
raccoglimento e ci invita a
interrogarci sulla nostra stessa vita.
L’attivismo o la loquacità durante
l’orazione non ci avvicinano a Dio, né
ci permettono un’attività profonda.



Se siamo agitati, non ci rimane
tempo per raccoglierci, per riflettere
in profondità, mentre il silenzio –
interiore ed esteriore – ci conduce
all’incontro con il Signore, a
meravigliarci davanti a Lui. Infatti,
l’orazione richiede un silenzio non
semplicemente negativo, vuoto, ma
che sia pieno di Dio e ci porti a
scoprire la sua presenza. Come
notava la beata Guadalupe: «Andare
in fondo a questo silenzio fino ad
arrivare dove c’è solo Dio; dove
neppure gli angeli, senza il nostro
permesso, possono entrare». E lì
«adorare Dio, lodarlo e dirgli cose
tenere»[7]. Questo è il silenzio che
permette di ascoltare Dio.

Si tratta, in definitiva, di far
convergere la nostra attenzione –
intelligenza, volontà, affetti – in Dio,
per lasciarci interpellare da Lui.
Perciò possiamo farci le domande
che suggeriva papa Francesco: «Ci
sono momenti in cui ti poni alla sua



presenza in silenzio, rimani con Lui
senza fretta, e ti lasci guardare da
Lui? Lasci che il suo fuoco infiammi
il tuo cuore? Se non permetti che Lui
alimenti in esso il calore dell’amore e
della tenerezza, non avrai fuoco, e
così come potrai infiammare il cuore
degli altri con la tua testimonianza e
le tue parole?»[8].

Oltre al silenzio è ugualmente
necessaria la costanza, perché
pregare costa. Occorre tempo e
impegno, come accadde a Mosè, che
stette sei giorni coperto dalla nube e
soltanto al settimo ricevette la parola
del Signore. Si richiede, prima di
tutto, una costanza interiore per
mantenere un orario più o meno
fisso per l’orazione e una durata
precisa. Questa è stata una
raccomandazione continua nella vita
di san Josemaría: «Meditazione. Per
un tempo fisso e a ora fissa.
Altrimenti, finirà per adattarsi ai
nostri comodi: questo è mancanza di



mortificazione. E l’orazione senza
mortificazione è poco efficace»[9].
Questa costanza, se è mossa
dall’amore, sarà la porta d’ingresso
per un rapporto di amicizia con Dio,
che sarà riempito con il dialogo,
perché Egli non s’impone: ci parla
soltanto se noi lo desideriamo. La
costanza, da parte nostra, è un modo
di manifestare e coltivare un
desiderio ardente di ricevere le sue
parole di affetto.

Oltre la costanza esteriore, si
richiede una costanza interiore, come
parte della disciplina dell’ascolto:
abbiamo bisogno di concentrare
l’intelligenza che tende a disperdere,
di muovere la volontà che non cessa
di amare e di alimentare gli affetti
che alcune volte vengono a mancare.
Questo può stancare, soprattutto se
bisogna farlo spesso, perché gli
stimoli che ci distraggono sono
numerosi. Nello stesso tempo,
l’ascolto disciplinato non si può



confondere con un’eccessiva
rigidezza o con alcuni esercizi di
concentrazione troppo metodici,
perché l’orazione fluisce in accordo
con molte circostanze. Soprattutto
fluisce dove Dio permette - «il vento
soffia dove vuole» (Gv 3, 8) -, ma
anche scorre in accordo con la nostra
situazione particolare. A volte
passiamo gran tempo pensando alle
persone che amiamo, pregando il
Signore per loro, e questo può essere
già un dialogo d’amore.

Alcuni consigli concreti che
favoriscono un ascolto disciplinato
possono essere: rifuggire da una
tendenza dispersiva, per potersi
dedicare ed essere presente durante
il dialogo, senza pensare ad altre
cose; privilegiare la disposizione di
chi va per imparare, riconoscendo
umilmente il nostro nulla e il suo
tutto, magari servendoci di
giaculatorie o di brevi preghiere; fare
al Signore domande aperte,



lasciandogli la possibilità di
rispondere quando vorrà, o
semplicemente dicendogli che siamo
disposti a fare quello che ci
indicherà; seguire il ritmo e la
direzione in cui ci portano le
considerazioni del suo amore,
evitando le distrazioni con altri
pensieri collaterali; imparare a
tenere la mente libera per lasciarci
sorprendere da Lui e per sognare con
i sogni di Dio, senza la pretesa di
controllare troppo l’orazione. In
questo modo, ci andiamo aprendo al
mistero a alla logica del Signore, e
questo ci permette di accettare con
pace il fatto di ignorare dove ci
porterà.

«Mostrami la tua gloria!»

Quando cominciamo a fare orazione,
ci aspettiamo ragionevolmente che il
Signore ci parli, come di fatto
avviene alcune volte. Tuttavia,
potrebbe essere frustrante per noi



che alla fine di un incontro non
avessimo ascoltato nulla, o molto
poco. In ogni caso è necessario
conservare la certezza che
nell’orazione c’è sempre frutto. Sul
monte Sinai Mosè «gli disse:
Mostrami la tua gloria!». Sembra che
il Signora voglia appagare questo
desiderio: «Farò passare davanti a te
tutto il mio splendore e proclamerò il
mio nome: Signore, davanti a te. Farò
grazia a chi vorrò far grazia e avrò
misericordia di chi vorrò aver
misericordia». Tuttavia d’improvviso
le sue parole assumono una piega
che potrebbe sembrare deludente:
«Ma tu non potrai vedere il mio
volto, perché nessun uomo può
vedermi e restare vivo [...]. Quando
passerà la mia Gloria, io ti porterò
nella cavità della rupe e ti coprirò
con la mano finché sarò passato. Poi
toglierò la mano e vedrai le mie
spalle, ma il mio volto non lo si può
vedere» (Es 33, 18-23). Se Mosè si
fosse sentito frustrato per non essere



riuscito a vedere il volto di Dio, come
era suo desiderio, avrebbe potuto
rinunciare al suo tentativo o
abbandonare il desiderio si avere
futuri incontri. Invece, si lasciò
portare da Dio e così riuscì a essere
colui «con il quale il Signore parlava
faccia a faccia» (Dt 34, 10).

La chiave dell’orazione non consiste
nell’ottenere risultati tangibili, e
ancor meno nell’essere occupati per
un certo tempo. Quello che
cerchiamo mediante il dialogo con il
Signore non è un risultato
immediato, ma essere capaci di
arrivare fino a quel punto, a quello
stato vitale, per così dire, nel quale
l’orazione si identifica sempre più
con la propria vita: pensieri, affetti,
aspirazioni... Si tratta di stare con il
Signore, rimanendo poi alla sua
presenza l’intera giornata. In
definitiva, il frutto principale
dell’orazione è vivere in Dio. Così
l’orazione è concepita come una 



comunicazione di vita: vita ricevuta e
vita vissuta, vita accolta e vita
donata. Non importa, allora, che non
abbiamo sentimenti accesi o luci
seducenti. In un modo molto più
semplice, il tema della nostra
orazione sarà – come ci diceva san
Josemaría[10] – il tema della nostra
vita, e viceversa, perché l’intera
nostra vita si trasformerà in
autentica preghiera, procedendo
«ora come un fiume ampio, calmo e
sicuro»[11].

Jorge Mario Jaramillo

[1] Papa Benedetto XVI suggerisce
nella sua catechesi sull’orazione:
«Leggendo l’Antico Testamento, una
figura risalta tra le altre: quella di
Mosè, proprio come uomo di
preghiera», Udienza generale, 1-
VI-2011.



[2] Lo stesso succede nel secondo
racconto della creazione dell’uomo:
cfr. Gn 2, 16. Nel testo biblico
originale il corsivo non c’è.

[3] Amici di Dio, n. 244.

[4] Lettera, 12-XII-1949, in Lettere a
un santo, II.

[5] Benedetto XVI, Discorso, 20-
VIII-2005.

[6] Cammino, n. 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza, 
Guadalupe Ortiz de Landázuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid 2001, p. 87.

[8] Papa Francesco, Es. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 151.

[9] Solco, n. 446.

[10] Cfr. È Gesù che passa, n. 174.

[11]Amici di Dio, n. 306.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-iv-quando-riusciamo-a-mett/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-conoscerti-iv-quando-riusciamo-a-mett/
https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-conoscerti-iv-quando-riusciamo-a-mett/
https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-conoscerti-iv-quando-riusciamo-a-mett/

	​Conoscerlo e conoscerti (IV): Quando riusciamo a metterci in ascolto

