
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (II): Dalle
labbra di Gesù

In questo secondo articolo della
serie viene presa in
considerazione l’iniziativa di
Dio nella preghiera. Egli viene
incontro all’uomo ed educa il
suo cuore perché possa entrare
in relazione con Lui e scoprire
la propria condizione di figlio
amato di Dio.

14/01/2020



I primi discepoli di Gesù erano del
tutto affascinati e stupiti dal loro
Maestro: insegnava con autorità, i
demoni gli stavano sottomessi,
affermava di avere la potestà di
perdonare i peccati, faceva miracoli
perché non dubitassero... Un uomo
così sorprendente doveva
racchiudere in sé un mistero. Uno di
quei giorni, all’alba, quando stanno
per cominciare un’altra faticosa
giornata, i discepoli non trovano
Gesù. Escono di casa preoccupati e
perlustrano la piccola città di
Cafarnao. Gesù non si vede.
Finalmente, in un pendio di
montagna in riva al lago, lo
scoprono... mentre prega! (cfr. Mc 1,
35).

L’evangelista ci fa pensare che in un
primo momento non lo capirono, ma
ben presto poterono verificare che
l’episodio di Cafarnao non era un
fatto isolato. La preghiera faceva
parte della vita del Maestro così



come la predicazione, la
preoccupazione per le necessità delle
folle o il riposo. Tuttavia, mentre
tutte queste attività erano per loro
comprensibili e anche ammirevoli,
quel periodo di tempo passato in
silenzio li affascinava, benché non lo
comprendessero per nulla. Soltanto
dopo essere rimasti per un certo
tempo accanto al Maestro, ebbero il
coraggio di chiedergli: «Signore,
insegnaci a pregare, come anche
Giovanni ha insegnato ai suoi
discepoli» (Lc 11, 1).

Non multa...

Conosciamo la risposta di Gesù a
questa richiesta: la preghiera del
Padrenostro. Qualcuno potrebbe
pensare che i discepoli ne fossero
rimasti delusi: soltanto queste poche
parole? Questo faceva il Maestro
durante lunghe ore? Ripeteva
sempre le stesse cose? Possiamo
anche immaginare che la risposta di



Gesù non dovette soddisfarli del
tutto; avrebbero preferito che Gesù
continuasse i suoi insegnamenti. In
questo senso, il vangelo di san
Matteo, a differenza di quello di san
Luca, ci può illuminare un po’
meglio, in quanto situa
l’insegnamento del Padrenostro nel
contesto del Sermone della
Montagna: là Cristo aveva indicato le
condizioni principali dell’orazione, di
un’autentica relazione con Dio. Quali
sono queste condizioni?

La prima è la rettitudine d’intenzione:
occorre rivolgersi a Dio in quanto
Dio, e non per altri motivi;
naturalmente, non bisogna farlo
soltanto perché ci vedano, né per
simulare una bontà che non abbiamo
(cfr. Mt 6, 5). Ci rivolgiamo a Dio
perché egli è un essere personale,
che non deve essere
strumentalizzato Ci ha dato tutto
quello che possediamo, esistiamo
grazie al suo amore, ci ha fatto suoi



figli, si prende cura di noi con
tenerezza e ha dato la propria vita
per salvarci. Egli non merita la
nostra attenzione soltanto, né
soprattutto, perché può farci ottenere
cose. La merita... perché è Lui! San
Giovanni Paolo II, quando era ancora
vescovo di Cracovia, lo ricordava ai
giovani: «Perché pregano tutte le
persone (cristiani, musulmani,
buddisti, pagani)? Perché pregano?
Perché pregano anche quelli che
credono di non pregare? La risposta
è assai semplice. Prego perché c’è
Dio. So che c’è Dio. Per questo
prego»[1].

La seconda è la familiarità: ci
rivolgiamo a chi è Padre, Abbà. Dio
non è un essere lontano, né ancor
meno un nemico dell’uomo, che è
necessario tenere buono, cercando di
placare continuamente la sua ira e di
accontentarlo nelle sue esigenze. Egli
è il padre che si preoccupa dei suoi
figli, che sa ciò di cui hanno bisogno,



che dà loro ciò che è più conveniente
(cfr. Mt 6, 8), che «pone le sue delizie
fra loro» (cfr. Pro 8, 31).

Così si comprende meglio la terza
delle condizioni dell’orazione, che è
quella che introduce la rivelazione
del Padrenostro: non sprecate troppe
parole (cfr. Mt 6, 7). In tal modo
potremo sperimentare quello che ci
ricordava papa Francesco: «Che
dolce è stare davanti a un crocifisso,
o in ginocchio davanti al Santissimo,
e semplicemente essere davanti ai
suoi occhi!»[2]. Troppe parole
possono frastornarci e deviare la
nostra attenzione. Così, invece di
guardare Dio e riposare nel suo
amore, si corre il pericolo di finire
prigionieri delle nostre necessità
urgenti, delle nostre pene o dei nostri
progetti; in altre parole, possiamo
finire chiusi in noi stessi, senza che
l’orazione ci apra veramente a Dio e
al suo amore che trasforma.



Esiste un adagio latino, non multa,
sed multum[3], che san Josemaría
usava quando si riferiva al modo di
studiare poiché ricorda l’importanza
di non disperdersi in molte cose – 
non multa –, ma di approfondire
l’essenziale – sed multum –. È un
consiglio che serve anche per
comprendere l’insegnamento di Gesù
sulla preghiera. Il Padrenostro, nella
sua brevità, non è una lezione 
deludente, ma un’autentica
rivelazione del modo in cui è
possibile la connessione autentica
con Dio.

...sed multum

«Alla fine ti esamineranno
sull’amore; impara ad amare come
Dio vuole essere amato e cambia la
tua condizione»[4]. Queste parole di
san Giovanni della Croce ci ricordano
che amare vuol dire adattarsi
all’altro, intuire i suoi gusti e godere
nel soddisfarli, imparare – alcune



volte con qualche sofferenza – che
non basta la nostra buona
intenzione, ma bisogna imparare a 
indovinare.

Ma, per amare Dio, come riusciremo
a indovinare? Come sapremo i suoi
gusti? Il libro di Giobbe mette in
evidenza questa difficoltà quando,
alla fine, umilmente dice: «Io
t’interrogherò e tu istruiscimi» (Gb
42, 4). È la stessa richiesta che secoli
dopo i discepoli rivolsero a Gesù:
«Insegnaci a pregare». Imparare a
pregare, dunque, non è soprattutto
una questione di tecnica o di metodo.
Anzitutto è apertura a un Dio che ci
ha mostrato il suo vero volto e che ha
aperto per noi l’intimità del suo
cuore. Soltanto conoscendo quello
che c’è nel cuore di Dio potremo
amarlo come egli vuol essere amato.
E alla luce di questa conoscenza,
cambiare l’indole della nostra
orazione, imparare a pregare nel
modo migliore.



Il Padrenostro è, dunque, il grande
insegnamento di Gesù per farci
entrare in sintonia con il cuore del
Padre. Perciò si è parlato del
carattere performativo di questa
preghiera: sono parole che compiono
in noi quello che significano, sono
parole che ci cambiano. Non soltanto
semplici frasi da ripetere: sono
parole per educare il nostro cuore,
per insegnargli a pulsare con quei
palpiti d’amore che faranno piacere
a nostro Padre del cielo.

Dire Padre e dire nostro mi colloca
esistenzialmente nella relazione che
definisce la mia vita. Ripetere sia
fatta la tua volontà mi insegna ad
amare i progetti di Dio e recitare 
rimetti a noi i nostri debiti come noi li
rimettiamo ai nostri debitori mi aiuta
ad avere verso gli altri un cuore più
misericordioso. «Le parole ci
istruiscono e ci permettono di capire
quello che noi dobbiamo desiderare
e chiedere. E non come se con esse



noi dovessimo convincere il Signore
a concederci quello che
chiediamo»[5]. Recitando questa
preghiera impariamo a rivolgerci a
Dio mettendo l’accento su ciò che è
veramente importante.

Meditare le diverse richieste del
Padrenostro, magari con l’aiuto di
qualche grande commento antico –
quello di san Cipriano o quello di san
Tommaso[6] –, o di altri più recenti
come quello del Catechismo della
Chiesa Cattolica, può essere un buon
modo di cominciare a rinnovare la
nostra vita di preghiera, e così vivere
con maggior intensità la storia
d’amore che deve essere la nostra
vita.

Con parole ispirate

I discepoli, testimoni dell’orazione di
Gesù, notarono anche che egli spesso
si rivolgeva a suo Padre con le parole
dei salmi. Lo avrà imparato da sua
madre e da san Giuseppe. I salmi



alimentarono la sua preghiera fino al
momento supremo del suo sacrificio
sulla croce: «Elì, Elì, lamma
sabachtani?» recita il primo versetto
del salmo 22 in aramaico, così come
lo pronunciò Gesù nel momento in
cui si consumava la nostra
redenzione. Anche san Matteo
riporta che nell’Ultima Cena, «dopo
aver cantato l’inno, uscirono verso il
monte degli Ulivi» (Mt 26, 30). Quali
sono gli inni con i quali Cristo
pregava?

Durante il pranzo di Pasqua i giudei
bevevano quattro bicchieri di vino,
che rappresentavano le quattro
promesse di benedizione di Dio al
suo popolo quando furono liberati
dall’Egitto: «Vi sottrarrò», «vi
libererò», «vi prenderò» e
«diventerò» (Es 6, 6-7). Si bevevano
in quattro diversi momenti durante
la cena. Nello stesso tempo
cantavano gli inni del Hallel, così
chiamati perché cominciavano con la



parola «hallel» («alleluia»)[7].
Sicuramente Gesù li recitò tutti pieno
di gratitudine e lodando Dio, suo
Padre, come un vero israelita,
consapevole del carattere ispirato di
queste preghiere, nelle quali sono
condensate sia la storia dell’amore di
Dio per il suo popolo, sia le
disposizioni naturali del cuore
dell’uomo nei confronti di un Dio
sempre più amabile: la lode,
l’adorazione, la supplica. la richiesta
di perdono...

Non appare strano, dunque, che i
primi cristiani seguissero questo
modo di pregare di Gesù, sostenuti
anche dal consiglio di san Paolo:
«Siate ricolmi dello Spirito,
intrattenendovi a vicenda con salmi,
inni, cantici spirituali, cantando e
inneggiando al Signore con tutto il
vostro cuore, rendendo
continuamente grazie per ogni cosa a
Dio Padre, nel nome del Signore
nostro Gesù Cristo» (Ef 5, 18-20).



Come quelle del Padrenostro, le
parole dei salmi educavano i loro
cuori, disponendoli a un rapporto
autentico con Dio. Scoprivano, con
meraviglia e gratitudine, che quei
versetti avevano sempre prefigurato
la vita di Cristo. E soprattutto
comprendevano che il suo cuore di
uomo vero era quello che meglio
aveva saputo fare proprie le lodi, le
richieste e le suppliche in essi
contenuti. Da allora, «pregati e
pienamente attuati in Cristo, i Salmi
sono un elemento essenziale e
permanente della preghiera della sua
Chiesa. Sono adatti agli uomini di
ogni condizione e di ogni tempo»[8].
Anche noi troveremo in essi «il
nutrimento solido» (Eb 5, 14) per la
nostra orazione.

E non solo i salmi. A questi si
unirono ben presto diverse
composizioni - «inni e cantici
spirituali» - per lodare Dio tre volte
santo, che si era rivelato come



comunione di persone: Padre, Figlio
e Spirito. Cominciò così
l’elaborazione delle preghiere che
saranno utilizzate nella liturgia o che
alimenteranno la pietà al di fuori di
essa; il proposito era quello di
aiutarci a rivolgerci a Dio con parole
adeguate, che esprimessero la nostra
fede in lui. Queste preghiere, frutto
dell’amore della Chiesa per il suo
Signore, costituiscono inoltre un
tesoro nel quale possiamo educare il
nostro cuore. Proprio per questo san
Josemaría scriveva: «La tua
preghiera deve essere liturgica.
Magari ti affezionassi a recitare i
salmi e le preghiere del messale,
invece delle preghiere private o
particolari!»[9].

Al soffio dello Spirito Santo

Tutti noi abbiamo imparato
studiando dei testi scritti; perciò
possiamo capire che le parole del
Padrenostro, dei salmi e di altre



preghiere della Chiesa ci hanno
educato nel nostro rapporto con Dio,
anche se finora non ci avevamo
pensato. Tuttavia la parola di Dio ha
una propria caratteristica: è viva, e
proprio per questo può produrre
novità impensate. La lettera agli
Ebrei ci ricorda che «la parola di Dio
è viva, efficace e più tagliente di una
spada a doppio taglio; essa penetra
fino al punto di divisione dell’anima
e dello spirito, delle giunture e delle
midolla e scruta i sentimenti e i
pensieri del cuore» (Eb 4, 12).

Per questo le medesime parole,
considerate più di una volta, non
suonano sempre alla stessa maniera.
Alcune volte davanti ai nostri occhi si
aprono prospettive nuove, senza
riuscirne a spiegare bene perché: è
l’azione dello Spirito Santo che parla
in noi. Lo spiegava, con precisione,
sant’Agostino: «Il suono delle nostre
parole percuote le orecchie, ma il
vero maestro sta dentro. [...] Ne



volete una prova, o miei fratelli?
Ebbene, non è forse vero che tutti
avete udito questa mia predica?
Quanti saranno quelli che usciranno
di qui senza aver nulla appreso! Per
quel che mi compete, io ho parlato a
tutti; ma coloro dentro i quali non
parla quell'unzione, quelli che lo
Spirito Santo non istruisce
internamente, se ne vanno via senza
aver nulla appreso»[10].

Si percepisce così la stretta relazione
tra lo Spirito Santo, la parola ispirata
e la nostra vita di preghiera. Ha
ragione la Chiesa a invocarlo come il
«Maestro interiore», che educa il
nostro cuore con le parole che lo
stesso Gesù ci ha insegnato,
facendoci scoprire in esse
prospettive sempre nuove, per
conoscere meglio Dio e così amarlo
ogni giorno di più.

* * *



«Maria serbava tutte queste cose
meditandole nel suo cuore» (Lc 2,
19). L’orazione di nostra Madre si
nutriva della sua stessa vita e della
meditazione assidua della Parola di
Dio; vi trovava la luce per vedere più
in profondità le cose che le
accadevano. Nel suo cantico di lode –
il Magnificat – avvertiamo fino a che
punto la Sacra Scrittura fosse il
nutrimento continuo della sua
preghiera. Il Magnificat è intessuto di
riferimenti ai salmi e ad altre parole
della Sacra Scrittura come, fra i tanti,
il «cantico di Anna» (1 Sam 2, 1-11) o
la visione di Isaia (Is 29, 19-20)[11].
Con questo nutrimento lo Spirito
Santo preparava il suo sì
incondizionato al messaggio
dell’angelo. Affidiamoci a lei perché
anche noi permettiamo alla parola
divina di educare il nostro cuore e di
renderci capaci di rispondere fiat! –
avvenga! Lo voglio! – ai tanti progetti
che Dio ha per la nostra vita.



Nicolás Álvarez de las Asturia

[1] K. Wojtyla, Esercizi spirituali per i
giovani, Libreria Editrice Vaticana,
Città del Vaticano.

[2] Papa Francesco, Evangelii
Gaudium, n. 264.

[3] Cfr. Cammino, n. 333.

[4] San Giovanni della Croce, Parole
di Luce e di Amore, 59.

[5] Sant’Agostino, Lettera 130.

[6] Cfr. San Cipriano, La unità della
Chiesa, il Padre Nostro, A Donato,
Città Nuova, Roma 2007; San
Tommaso d’Aquino, Opuscoli
spirituali: commento al Credo, al
Padre nostro, all'Ave Maria e ai dieci
Comandamenti, Edizioni Studio
Domenicano 1999.



[7] Lo Hallel si compone del piccolo
Hallel, composto dai salmi 113 (112) a
118 (117) e del grande Hallel, che è il
salmo 136 (135), nel quale si ripete, a
ogni versetto, «perché eterna è la sua
misericordia». Quest’ultimo è il
salmo con il quale si conclude la cena
pasquale.

[8]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2597.

[9]Cammino, n. 86.

[10] Sant’Agostino, Terza omelia sulla
I Lettera di San Giovanni, 13.

[11] Oltre a quelli già citati, vi sono
riferimenti anche in Abacuc 3, 18; 
Giobbe 12, 19-20; 5, 11-12 e Salmi 113,
7; 136, 17-23; 34, 2-3; 119, 9; 103, 1; 89,
11; 107, 9; 34, 10; 98, 3; 22, 9.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-
conoscerti-ii-dalle-labbra-di-gesu/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-conoscerti-ii-dalle-labbra-di-gesu/
https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-conoscerti-ii-dalle-labbra-di-gesu/
https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-e-conoscerti-ii-dalle-labbra-di-gesu/

	​Conoscerlo e conoscerti (II): Dalle labbra di Gesù

