
opusdei.org

Conoscerlo e
conoscerti (XII):
Anime di preghiera
liturgica

Perché curare con attenzione la
liturgia ci aiuta a pregare bene?
Alcune considerazioni di san
Josemaría che ci possono
aiutare a unirci di più a Dio e
alla Chiesa nei diversi atti
liturgici.

15/01/2021

Nell’aprile del 1936 in Spagna c’è
molta tensione sociale. Tuttavia,



nell’Accademia DYA si cerca di
mantenere il clima abituale di studio
e di collaborazione. In quelle
giornate particolari un residente
racconta per lettera ai suoi genitori
che il giorno prima hanno provato
alcuni canti liturgici, aiutati da un
professore, in un ambiente, racconta,
di grande allegria [1]. Visto il
particolare contesto, a parte i bei
momenti che trascorrevano tra loro,
per quale motivo, la sera di una
domenica, trenta studenti
universitari stavano ricevendo una
lezione di canto?

La risposta la possiamo trovare un
paio di mesi prima, quando san
Josemaría nel programma di
formazione dell’Accademia mise
proprio alcune lezioni di canto
gregoriano. Anche se sappiamo che,
quando era reggente ausiliare della
parrocchia di Perdiguera, san
Josemaría era solito celebrare la
Messa cantata, quell’inserimento



curricolare non rispondeva a una
inclinazione personale. Non era
dovuto neppure a un interesse
erudito, conseguenza della
conoscenza e dello sviluppo del
movimento liturgico in Spagna.
Quella decisione, in realtà, era frutto
di una esperienza pastorale, dovuta
semplicemente al desiderio di
aiutare quei giovani a diventare 
anime di orazione.

È interessante osservare una
circostanza particolare a proposito di
tre pubblicazioni a cui in quegli anni
trenta san Josemaría stava
lavorando; erano tutte volte a
facilitare il dialogo con Dio: ognuna
di esse rispondeva a una delle tre
grandi forme di espressione
dell’orazione cristiana. La prima
avrebbe aiutato la meditazione
personale, l’altra avrebbe stimolato
la pietà popolare e l’ultima avrebbe
invitato il lettore a immergersi nella
preghiera liturgica. Il frutto della



prima iniziativa fu Consideraciones
espirituales, punto di partenza della
sua opera più nota Cammino; il frutto
della seconda fu il breve libretto 
Santo Rosario; per la terza iniziativa
progettò un’opera che avrebbe
dovuto essere intitolata Devociones
litúrgicas. Anche se la pubblicazione
di quest’ultima opera fu annunciata
per il 1939, per diversi motivi non
vide mai la luce. Tuttavia, si conserva
ancora la prefazione preparata da
mons. Félix Bilbao, vescovo di
Tortosa, che ha per titolo «Pregate e
pregate bene!». In questo testo,
inedito, i lettori sono invitati ad
addentrarsi, aiutati dall’autore del
libro, nella liturgia della Chiesa, per
arrivare a una «orazione efficace,
sostanziosa, solida, che li unisca
intimamente con Dio»[2].

Dare voce alla preghiera della
Chiesa



Per san Josemaría la liturgia non era
un insieme di precetti volti
esclusivamente a dare solennità a
talune cerimonie. Soffriva quando
vedeva che il modo di celebrare i
sacramenti e le altre azioni liturgiche
non sembravano essere al servizio
dell’incontro delle persone con Dio e
con gli altri membri della Chiesa.
Una volta, dopo aver assistito a una
celebrazione liturgica, scrisse: «Molto
clero: l’arcivescovo, il capitolo dei
canonici, i beneficiati, i cantori, gli
accoliti e i chierichetti... Magnifici
ornamenti: sete, oro, argento, pietre
preziose, merletti e velluti... Musica,
voci, arte... E... niente popolo! Culto
splendido, senza popolo»[3].

Questo interesse per il popolo nella
liturgia è profondamente teologico.
Nelle azioni liturgiche, la Trinità
interagisce con la Chiesa intera e non
soltanto con una delle sue
componenti. Non è un caso che la
maggior parte delle riflessioni che



san Josemaría dedicò alla liturgia in 
Cammino si trovino nel capitolo
intitolato La Chiesa. Per il fondatore
dell’Opus Dei, la liturgia era un luogo
privilegiato dove trovare la
dimensione ecclesiale della
preghiera cristiana; ci si rende conto
che tutti insieme ci rivolgiamo a Dio.
La preghiera liturgica, pur essendo
sempre personale, si apre verso
prospettive che vanno oltre le
circostanze individuali. Se nella
meditazione personale siamo noi il
soggetto che parla, nella liturgia il
soggetto è la Chiesa intera. Se nel
dialogo solitario con Dio siamo noi
che parliamo come membri della
Chiesa, nella preghiera liturgica è la
Chiesa che parla attraverso noi.

In tal modo, imparare a dire il noi
delle preghiere liturgiche è una
grande scuola per integrare le
diverse dimensioni della nostra
relazione con Dio. Lì ognuno di noi
scopre di essere uno dei figli della



grande famiglia che è la Chiesa. Non
sorprende allora la chiara
esortazione di san Josemaría: «La tua
preghiera deve essere liturgica.
Magari ti affezionassi a recitare i
salmi e le preghiere del messale,
invece delle preghiere private o
particolari!»[4].

Imparare a pregare liturgicamente
richiede l’umiltà di ricevere da altri
le parole che diremo. Richiede anche
il raccoglimento del cuore per
identificare e apprezzare quanto ci
unisce a tutti i cristiani. In tal senso
ci può essere utile considerare che
stiamo pregando uniti a coloro che
stanno accanto a noi in questo
momento e anche con gli assenti, con
i cristiani del proprio paese, dei paesi
vicini, del mondo intero... Preghiamo
anche con quelli che ci hanno
preceduto e si stanno purificando o
godono ormai della gloria del cielo.
Infatti l’orazione liturgica non è una
formula anonima, ma è piena «di



volti e di nomi»[5]; ci uniamo a tutte
le persone fisiche che fanno parte
della nostra vita e che, come noi,
vivono «nel nome del Padre, del
Figlio e dello Spirito Santo»,
partecipando alla vita della Trinità.

Dare corpo alla preghiera della
Chiesa

Sappiamo che, per san Josemaría, la
santificazione del lavoro non
consisteva principalmente
nell’intercalare preghiere durante il
lavoro, ma soprattutto nel
trasformare in preghiera l’azione
stessa che si sta compiendo,
mediante l’intenzione di farla per la
gloria di Dio, impegnandosi nella
perfezione umana, sapendo di essere
guardato amorevolmente dal cielo
dal Signore. Analogamente, la
preghiera liturgica non consiste
principalmente nel dire preghiere 
durante le azioni liturgiche, ma nel
compiere queste azioni rituali digne,



attente ac devote, con la dignità,
l’attenzione e la devozione che
meritano, comprendendo ciò che si
fa. Non sono soltanto occasioni per
compiere atti individuali di fede,
speranza e carità, ma azioni
attraverso le quali la Chiesa intera
esprime la sua fede, la sua speranza
e la sua carità.

San Josemaría dava molta
importanza a questo saper
comprendere i diversi atti di culto, a
questa educazione della pietà. La
dignità che richiede la preghiera
liturgica è strettamente legata alla
gestione del proprio corpo perché, in
certo qual modo, è lì che in un primo
momento si manifesta ciò che
vogliamo fare. La celebrazione della
santa Messa, accostarsi alla
Confessione, le benedizioni con il
Santissimo…, comportano diversi
movimenti della persona, in quanto
sono preghiera in atto. La preghiera
liturgica, pertanto, richiede che si



preghi anche con il corpo. Inoltre
richiede che impariamo a dare
corpo, in quel momento, alla
preghiera della Chiesa.
Naturalmente, anche se spesso è il
sacerdote che ha il compito di dare
voce e mani a Cristo Capo, è
l’assemblea a dar voce e visibilità a
tutto il Corpo Mistico di Cristo.
Sapere che attraverso di noi si vede e
si ascolta la preghiera dei santi e
delle anime del purgatorio è un
ottimo stimolo per curare l’urbanità
della pietà.

Oltre alla dignità, la preghiera
liturgica richiede di essere compiuta
con attenzione. In questo senso si
potrebbe dire che, oltre a
concentrarci sulle parole che
diciamo, è importante essere
consapevoli, nel modo più profondo
possibile, del momento che stiamo
vivendo: aver chiaro con chi stiamo,
perché e a che scopo. Per prenderne
coscienza occorre una formazione



previa, sempre migliorabile. Su
questo aspetto san Josemaría aveva
le idee chiare: «Adagio. Pensa che
cosa dici, chi lo dice e a chi. Perché
quel parlare in fretta, senza dar
tempo alla riflessione, è rumore,
fragore di latta. E ti dirò, con santa
Teresa, che non lo chiamo preghiera,
anche se muovi molto le labbra»[6].

L’incontro con ogni Persona della
Trinità

Malgrado le inevitabili distrazioni
dovute alla nostra fragilità, nella
preghiera liturgica partecipiamo al
misterioso ma reale incontro di tutta
la Chiesa con le tre persone della
Trinità. Perciò ci arricchiamo se
impariamo a distinguere se ci
rivolgiamo al Padre, al Figlio o allo
Spirito Santo. Generalmente la
liturgia ci suole situare di fronte a
Dio Padre, con i caratteri che gli sono
propri, anche se spesso è invocato
con un semplice «Dio» o «Signore».



Egli è la fonte e l’origine di tutte le
benedizioni che la Trinità sparge su
questo mondo e a lui sono rivolte,
attraverso il Figlio, tutte le lodi che le
creature sono capaci di esprimere.

Infatti, ciò che diciamo al Padre lo
diciamo attraverso Gesù, che non è 
davanti a noi, ma piuttosto è con noi.
Il Verbo si è incarnato per portarci al
Padre, e con ciò rivelare la sua
presenza accanto a noi, come fratello
che sa e non si vergogna della nostra
fragilità, ci riempie di consolazioni e
di audacia. Del resto la preghiera
liturgica, in quanto preghiera
pubblica della Chiesa, nasce dalla
preghiera di Gesù. Non è soltanto
continuazione della sua preghiera di
quando stava su questa terra, ma è
espressione, oggi e adesso, della sua
intercessione per noi in cielo (cfr. Eb
7, 25). Alcune volte troviamo anche
preghiere che si rivolgono
direttamente a Gesù, e volgiamo il
nostro sguardo verso il Figlio in



quanto salvatore. Per questi motivi la
preghiera liturgica è una grande via
per sintonizzarsi con il cuore
sacerdotale di Cristo.

E la preghiera che si rivolge al Padre
attraverso il Figlio si realizza nello
Spirito Santo. Avere la
consapevolezza della presenza della
terza Persona della Trinità nella
preghiera liturgica è un grande dono
di Dio. Il grande Sconosciuto, come lo
chiamava san Josemaría, finisce per
essere esternamente inavvertito,
come la luce o come l’aria che
respiriamo. Però sappiamo che senza
luce non vediamo nulla e senza aria
finiremmo soffocati. Lo Spirito Santo
si comporta in una maniera simile
nel dialogo liturgico. Anche se di
solito non ci rivolgiamo a lui,
sappiamo che abita in noi e che, con
gemiti inenarrabili, ci spinge a
rivolgerci al Padre con le parole che
ci ha insegnato Gesù. La sua azione,
pertanto, si manifesta



indirettamente. Più che nelle parole
che diciamo, o a chi le diciamo, lo
Spirito si manifesta nel come le
diciamo: è presente nei gemiti che
diventano canto e nei silenzi che
lasciano lavorare Dio all’interno di
noi.

Così come la presenza del vento si
percepisce attraverso gli oggetti che
si mettono in movimento, possiamo
intravedere la presenza dello Spirito
Santo quando sperimentiamo gli
effetti della sua azione. Per esempio,
un primo effetto del suo modo di
agire è quando siamo consapevoli di
pregare come figlie e figli di Dio nella
Chiesa. Ce ne accorgiamo anche
quando fa in modo che la Parola di
Dio risuoni in noi non come parola
umana, ma come Parola del Padre,
diretta a ciascuno di noi. Soprattutto
lo Spirito Santo si manifesta nella
tenerezza e nella generosità con le
quali il Padre e il Figlio si impegnano
quando nella celebrazione liturgica



ci perdonano, ci illuminano, ci
fortificano o ci fanno un dono
particolare.

Infine, l’azione dello Spirito Santo è
così intima e necessaria da rendere
possibile che l’atto liturgico sia vera 
contemplazione della Trinità, ci
permette di vedere la Chiesa intera e
lo stesso Gesù, quando i sensi ci
dicono ben altro. È lo Spirito Santo
che ci fa scoprire che la cosa più
importante della preghiera liturgica
non è il compimento formale di una
serie di parole o di movimenti
esteriori, ma l’amore con il quale
sinceramente vogliamo servire e ci
lasciamo servire. Lo Spirito Santo ci
fa partecipare al suo mistero
personale quando impariamo a
godere di un Dio che si abbassa per
servirci, in modo da potere poi
servire gli altri.

Ho vissuto il Vangelo



Non è strano che uno dei termini più
usati nella Scrittura e nella
Tradizione nel riferirsi alle azioni
liturgiche sia quello di servizio.
Scoprire questa dimensione di
servizio nella preghiera liturgica ha
molte conseguenze per la vita
interiore. Non soltanto perché chi
serve per amore non mette se stesso
al centro, ma anche perché
considerare la liturgia un servizio è
la chiave per poterla trasformare in
vita. Per quanto possa sembrare
paradossale, in numerose preghiere
dei testi liturgici, troviamo
l’esortazione a imitare nella vita
ordinaria quello che abbiamo
celebrato. Questo invito non significa
che dobbiamo estendere il linguaggio
liturgico alle nostre relazioni
familiari e professionali. Significa
invece trasformare in un programma
di vita ciò che il rito ci ha permesso
di contemplare e vivere[7]. Ecco
perché san Josemaría, più di una
volta, nel contemplare l’azione di Dio



nella sua giornata esclamava: «Oggi
ho veramente vissuto il Vangelo del
giorno»[8].

Per vivere la liturgia del giorno e così
trasformare la nostra giornata in
servizio, in una Messa di ventiquattro
ore, è necessario contemplare le
nostre circostanze personali alla luce
di ciò che abbiamo celebrato. In
questo compito, la meditazione
personale è insostituibile. San
Josemaría era solito prendere nota
delle parole o delle frasi che lo
colpivano durante la celebrazione
della Messa o quando recitava la
Liturgia delle Ore, fino al punto che
un giorno scrisse: «Non prenderò più
nota di nessun salmo, perché dovrei
prendere nota di tutti, giacché in
ognuno di essi non ci sono altro che
meraviglie, che l’anima vede quando
Dio è servito»[9]. È vero che la
preghiera liturgica è sorgente di
orazione personale, ma è
ugualmente certo che senza la



meditazione è molto difficile far
propria personalmente la ricchezza
della preghiera liturgica.

È nel silenzio del tu per tu con Dio
che di solito le formule della
preghiera liturgica acquistano una
forza intima e personale. In questo
senso, l’esempio di Maria è
illuminante: ella ci insegna che per
rendere operativo il fiat – avvenga –
della liturgia, per trasformarlo in
servizio, è necessario dedicare del
tempo a custodire personalmente
«tutte queste cose nel cuore» (Lc 2,
19).

Juan Rego

[1] Cfr. «Un estudiante en la
Residencia DYA. Lettere di Emiliano
Amann alla sua famiglia
(1935-1936)», in Studia et Documenta,
vol. 2, 2008, p. 343.



[2] Archivio Generale della Prelatura,
77-5-3.

[3] Appunti intimi, n. 1590, 26-
X-1938. Citato in Camino. Edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2004,
p. 677.

[4] San Josemaría, Cammino, n. 86.

[5] Papa Francesco, es. ap. Evangelii
gaudium, n. 274.

[6] San Josemaría, Cammino, n. 85.

[7] Cfr. san Josemaría, È Gesù che
passa, n. 88.

[8] Quaderno IV, n. 416, 26-XI-1931.
Citato in Camino. Edición crítico-
histórica, p. 298.

[9] Quaderno V, n. 681, 3-IV-1932.
Citato in Camino. Edición crítico-
histórica, p. 297.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-
conoscerti-anime-preghiera-liturgica/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-conoscerti-anime-preghiera-liturgica/
https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-conoscerti-anime-preghiera-liturgica/
https://opusdei.org/it-it/article/conoscerlo-conoscerti-anime-preghiera-liturgica/

	​Conoscerlo e conoscerti (XII): Anime di preghiera liturgica

