
opusdei.org

Conferire al mondo
la sua modernità

“Sognate, perché anche i sogni
sono orazione, sono un lavoro
per Dio”. Queste parole di san
Josemaría sono occasione per
riflettere sull’importanza di
affidare al Signore le proprie
aspirazioni.

10/10/2019

Una delle attrazioni che in questi
ultimi anni si è diffusa di più è
l’interesse a vedere le stelle. Non
sono poche le spedizioni che
vengono organizzate per raggiungere



località dove il cielo è completamente
limpido – esente anche da luci
artificiali – per osservare gli astri con
maggiore chiarezza. Sicuramente
nella zona di Ebron, nel sud della
Palestina, all’epoca in cui visse
Abramo (Gn 13, 18), questo spettacolo
notturno sarà stato impressionante;
con grande probabilità assai più che
ai giorni nostri. Proprio in quella
zona del Medio Oriente era ormai già
scesa la sera quando – come ci
racconta la Sacra Scrittura – Dio
trasse Abramo dal luogo in cui
riposava durante la notte e gli disse:
«Guarda in cielo e conta le stelle, se
riesci a contarle» (Gn 15, 5).

Fianco a fianco accanto a Dio

Non è difficile rendersi conto della
complessità di questo compito. Per
quanto intensa possa essere la nostra
concentrazione, si perde
rapidamente il conto: molte stelle
sfuggono alla nostra vista, altre forse



non esistono più, anche se la loro
luce arriva ancora ai nostri occhi.
Sembra che la sfida da Dio proposta
ad Abramo non sia realizzabile.
Allora, perché lo mise in agitazione
in piena notte con questo invito? La
risposta la possiamo trovare nello
stesso versetto: «Tale sarà la tua
discendenza». Non c’è dubbio che il
Signore gli avrebbe potuto
trasmettere questo messaggio in
un’altra maniera molto più semplice.
Per la verità, lo aveva già fatto in due
precedenti occasioni (cfr. Gn 12, 2-3;
13, 15-16); non era la prima volta che
gli comunicava la sua promessa.
Tuttavia, con questa terza volta,
vuole trarre Abramo dal luogo in cui
si riparava durante la notte, farlo
stare sotto la volta del cielo e
invitarlo a sognare qualcosa di
incalcolabile. «Conta le stelle, se
riesci a contarle». Immagina, se puoi,
ciò che ho in preparazione per te.



Infatti, guardare la nostra vita
«fianco a fianco» accanto al Signore è
il modo migliore per ampliare al
massimo gli orizzonti, vivere al di là
dei nostri limiti, proprio perché in
questa avventura noi non siamo gli
unici protagonisti. Pensare a come
sarà il nostro futuro accanto a Dio –
sono tante le nuove sfide che
possono presentarsi se aderiamo al
suo progetto – è la programmazione
più ambiziosa alla quale possiamo
aspirare. Egli non ci toglierà «nulla –
assolutamente nulla – di ciò che
rende la vita libera, bella e grande.
No! Solo in quest’amicizia si
spalancano le porte della vita. Solo in
quest’amicizia si dischiudono
realmente le grandi potenzialità
della condizione umana. Solo in
quest’amicizia noi sperimentiamo ciò
che è bello e ciò che libera»[1].
Accettare questo invito di Dio per
immaginare insieme a Lui il futuro
può costituire uno splendido modo di
percorrere le strade della preghiera.



Anche sognare è orazione

Ecco ciò che hanno fatto tutti i santi:
hanno sommato le loro capacità, più
o meno significative, al progetto
amorevole di Dio. Josemaría Escrivá,
per esempio, che a Madrid, una città
per lui nuova, disponeva soltanto di
un pugno di persone da poco
conosciute, sognò di ricordare a tutti
i battezzati del mondo di essere
chiamati alla santità; lo stesso
accadde con il beato Álvaro del
Portillo, suo fedele successore, o con
la beata Guadalupe Ortiz de
Landázuri, i quali, a loro volta, fecero
proprio quel sogno del fondatore
dell’Opus Dei, incarnando nella loro
vita la bellezza della santità nella vita
ordinaria.

Certe volte gli esempi dei santi ci
possono sembrare un po’ difficili da
imitare; possiamo pensare che i
nostri sogni non siano poi così
ambiziosi, e forse neppure tanto



apostolici. Ma in realtà, come il
prelato dell’Opus Dei ricordava
questa estate a un gruppo di giovani
a Torreciudad, «non c’è nessuna
persona – nessuno di voi, né io, né
nessuno – che a Dio risulti
indifferente »[2]; nessuno è rimasto
fuori dai suoi progetti, che sono
sempre grandi, per quanto a volte
possiamo pensare, sbagliando, che le
nostre attività siano troppo banali
per essere prese in considerazione.
Tutti siamo invitati a sognare la
nostra vita «fianco a fianco» accanto
a Dio.

Un giorno, a Roma, intorno al Natale
del 1967, san Josemaría partecipava
a una riunione con un gruppo di suoi
figli di molti paesi. Alle porte di un
nuovo anno, invitò coloro che gli
stavano attorno in quel momento –
un gruppo di studenti – a
immaginare le tante possibili
maniere di estendere il messaggio di
Cristo: istituti delle più diverse



discipline dotati di un grande livello
accademico, sedi nelle quali si
sarebbe impartita ai giovani la
formazione cristiana, scuole per la
formazione professionale per le
mansioni tecniche... Giunti a questo
punto, noi possiamo anche
immaginare tutto il bene che Dio oggi
vuol fare attraverso la nostra vita:
essere un faro di unità e di gioia
nella nostra famiglia, portare la vera
libertà di Cristo nella nostra
professione e nel nostro ambiente, la
conversazione con un amico perché
sappia di non essere solo, conoscere
sempre più persone che si
interessino al messaggio del
Vangelo... In quel soggiorno romano,
davanti a tante persone che
avrebbero potuto dubitare se tutto
ciò che avevano udito fosse pura
fantasia, ma che in poco tempo lo
videro divenire realtà, san Josemaría
concluse dicendo: «Sognate, perché
anche i sogni sono orazione, sono un
lavoro per Dio»[3].



Dio fondò la sua Opera

Sicuramente la prima cosa da fare
sarà scoprire ciò che Dio sogna per
noi e per il nostro mondo. Di che si
tratta esattamente? In quali attività
concrete possiamo collaborare con
Lui? Ci può aiutare, ancora una volta,
il libro della Genesi. Nella primavera
del 1981 il cardinale Ratzinger,
commentando nella cattedrale di
Monaco di Baviera i passi che si
riferiscono alla Creazione, osservava:
«Dio ha creato l’universo per avviare
con gli uomini una storia d’amore.
Lo ha creato perché vi sia amore»[4].
Sappiamo bene che la nostra vita non
è il risultato di un caso cieco, e
quindi in nessun modo siamo assenti
nel cuore di chi ci ha assegnato
nell’esistenza uno spazio ben preciso.
Dio vuole avvalersi di noi perché ci
prendiamo cura di tutte le cose
buone che sono uscite dalle sue
mani: «Prese l’uomo e lo pose nel
giardino di Eden perché lo coltivasse



e lo custodisse» (Gn 2, 15). Dio ci ha
voluto affidare questo mondo come
chi, per amore verso i nuovo custodi,
lascia in eredità la sua opera
maestra. Ci ha affidato, oltre a tutta
la natura, la cura di ognuno dei suoi
figli e delle sue figlie e
l’organizzazione della convivenza tra
noi. Perciò sogna che ogni giorno
possiamo fare di questo mondo un
luogo più amabile per tutti.

In questo impegno la creatività di Dio
s’incanala sempre attraverso nuove
strade, che sono progetti pensati per
la società e per la Chiesa. Una di
queste iniziative del Signore ebbe
inizio il giorno in cui san Josemaría,
un giovane sacerdote di ventisei
anni, stava mettendo in ordine gli
appunti che aveva steso durante i
giorni di un ritiro spirituale.
Improvvisamente, senza che lo
avesse immaginato in precedenza,
vide che Dio gli chiedeva di iniziare
una nuova avventura; «in quel



giorno il Signore fondò l’Opera»[5].
Alcuni anni dopo scriverà anche:
«Dio nostro Signore, il giorno 2
ottobre 1928, festa dei santi Angeli
Custodi, suscitò l’Opus Dei»[6]. Dieci
anni più tardi confessa nuovamente:
«Mai mi era passato per la testa,
prima di quel momento, che avrei
dovuto compiere una missione tra gli
uomini»[7]. Quel giorno san
Josemaría, come è detto nel versetto
citato all’inizio, sperimentò
personalmente l’invito: «Guarda in
cielo e conta le stelle, se riesci a
contarle».

Anche l’Opus Dei, come tante altre
istituzioni che lo Spirito Santo
promuove in seno alla Chiesa, è un
sogno di Dio. Un sogno grazie al
quale vuol dotare molti cristiani
dell’entusiasmo necessario a
trasmettere, lì dove si trovano, la vita
di Cristo. L’impresa non era semplice,
ma san Josemaría sapeva che Dio
stesso s’impegnava a portarla a



compimento; la sua vita fu una
continua testimonianza delle parole
di san Paolo: «So di chi mi sono
fidato» (2 Tm 1, 12). Quando il suo
confessore, in quei primi anni, si
riferì a questo sogno indicandolo
come «quest’Opera di Dio»[8], il
fondatore si rese conto di aver
trovato un nome preciso da dare
all’iniziativa. Dopo pochi anni di
lavoro a questa prospettiva che il
Signore gli aveva mostrata, san
Josemaría scriveva: «La convinzione
soprannaturale della divinità
dell’impresa finirà con il darvi un
entusiasmo e un amore così intenso
per l’Opera da farvi sentire
felicissimi di sacrificarvi perché si
realizzi»[9]. Ancora una volta:
lavorare fianco a fianco accanto a Dio
non ci toglie mai nulla di ciò che di
bello e buono ha la vita; può soltanto
riuscire ad accrescerlo.

Conferire al mondo la modernità



Sabato 15 aprile 1967 si trovava a
Roma il corrispondente di una nota
rivista, per una intervista a san
Josemaría[10]. L’argomento di cui
avrebbero parlato era proprio lo
sviluppo dell’iniziativa voluta da Dio
alcuni decenni prima. L’incontro
avvenne nella seconda metà del XX
secolo, epoca in cui tante cose erano
cambiate rispetto alla prima metà. E
proprio su questo si fonda la
domanda del giornalista: sul
rapporto fra l’Opus Dei e il mondo in
cui si sviluppa. L’intervistato
risponde immediatamente: per
coloro che intendono vivere lo spirito
dell’Opera «comprendere il mondo
moderno è qualcosa di naturale e di
istintivo, perché sono loro stessi –
con gli altri cittadini uguali a loro –
che fanno nascere questo mondo e
gli conferiscono modernità»[11].

L’impegno di considerare comunque
il futuro come una propria eredità è
stato sempre unito alla storia della



salvezza. La sapienza del popolo
d’Israele, contenuta nella Sacra
Scrittura, alcune volte è presentata in
maniera simbolica come una buona
madre di famiglia. In uno dei suoi
proverbi la caratterizza come una
donna che è « rivestita di fortezza e
di decoro, e nei suoi ultimi giorni
essa vive nella gioia » (Pro 31, 25).
Infatti, che cosa significa in verità
essere moderno? La modernità del
mondo sicuramente non consiste
semplicemente nell’individuare tutto
ciò che sta marcando una tendenza,
spesso cose superficiali e mode
passeggere, per ripeterle poi nella
nostra vita. E non consiste,
probabilmente, neppure
nell’imitazione delle opinioni e delle
forme di coloro che apparentemente
hanno il maggior numero di seguaci.
Tutto questo, indubbiamente, può
avere una validità, ma sarà superato
in un batter d’occhio.



Il cristiano « vive nella gioia » perché
sa che la modernità del nostro
mondo consiste in tutte le cose nuove
che Dio vuole apportare in maniera
particolare e speciale in ogni epoca.
Sorridere al futuro, per aprirsi
all’amore di Cristo, vuol dire
impegnarsi nello scoprire questi
desideri, che si nascondono in mezzo
agli interessi e ai problemi delle
persone che ci stanno accanto, assai
spesso senza avere neppure le parole
adatte per interpretarli; vuol dire
saper entrare in sintonia con la
sensibilità del nostro tempo per
portare fin lì il balsamo dell’amicizia
con Gesù. La vera modernità consiste
in «un approfondimento della fede
cristiana che, se radicale e autentica,
è in grado di cogliere e far proprio
quanto vi è di positivo nel moderno
processo storico»[12].

Nell’ultimo libro della Sacra Scrittura
il Signore ci assicura: «Io faccio
nuove tutte le cose» (Ap 21, 5). Dio



promette di essere sempre disposto a
portare l’autentica novità. A questo
sono chiamati tutti coloro che
cercano di vivere lo spirito dell’Opus
Dei: a percorrere vie di preghiera in
modo da conferire al mondo la sua
modernità; a volerlo cambiare – a
farne un luogo sempre più
accogliente – accanto a Cristo. Per
questo Dio, come ha fatto con
Abramo, ci invita ad alzare lo
sguardo e ci ripete: immagina, se
puoi, ciò che ho preparato per te.

Quando sognare diventa difficile

In tal senso è importante stare in
guardia da certi atteggiamenti che ci
possono indurre a rimandare questa
missione. Benché forse appaia
strano, non è sempre facile sognare.
Un primo freno che possiamo
azionare è la comodità di cedere alla
routine. Questo non ha nulla a che
vedere con la buona abitudine di
creare certi abiti o ritmi che ci



facilitano le cose. La cattiva routine,
invece, è la caricatura della vera
esperienza; consiste nell’essere
convinti che ormai conosciamo
troppo bene la strada, i suoi vasti
panorami e le sue oscure viuzze,
sicché a questo punto della vita
nessuno – neppure Dio – ci potrà
sorprendere. Ma gli orizzonti di Dio
li può abbracciare soltanto chi ha
uno sguardo disposto alle sue
sorprese, che possiamo trovare nella
Sacra Scrittura, nell’orazione o tutte
le volte che si fanno presenti
attraverso le persone e gli eventi che
ci riguardano. È vero che nella
nostra vita potremmo aver provato
alcune delusioni o alcuni progetti,
pur essendoci sforzati di viverli
accanto al Signore, non sono andati a
buon fine come pensavamo. Sono
momenti nei quali, come Gesù sulla
Croce, conviene cercare consolazione
in Dio nostro Padre, trasformando le
nostre perplessità in un dialogo con
Lui (cfr. Mt 27, 46). Soltanto così



potremo, con la sua protezione,
guardare nuovamente al futuro
senza paura né lamenti.

Un altro freno alla nostra capacità di
stare all’unisono con i progetti del
Signore, è l’eccessiva ricerca di
sicurezze. Nessun santo ha costruito
attorno a sé una fortezza
impermeabile; al contrario, tutti, in
un modo o in un altro, sono andati
incontro alle necessità spirituali e
materiali che avevano davanti,
confidando sempre nell’aiuto di Dio.
Un esempio emblematico, utilizzato
qualche volta da Papa Francesco, lo
troviamo nel re Davide quando, per
l’eccesso di sicurezza con cui Saul
voleva proteggerlo nella lotta con il
suo nemico – un elmetto di bronzo,
una pesante corazza, la sua spada
personale –, il giovane ebreo non
riusciva neppure a camminare.
Davide, alla fine, si recò allo scontro
con ciò che sapeva adoperare bene:
la sua fionda, cinque pietre, e



soprattutto le proprie forze poste al
servizio dei progetti divini (1 Sam 17,
40-45). Nello stesso modo, visto il
campo di battaglia che dobbiamo
percorrere per curare le ferite del
nostro tempo, non possiamo cedere
ad alcuna tentazione. Non esistono
sogni senza avventure, vertigini,
stanchezze e pericoli. Proprio Gesù,
in una delle sue parabole, ci esorta
ad «andare ai crocicchi delle
strade» (cfr. Mt 22, 9) per scoprire
l’attività che ha preparato per noi.

Nelle pagine del Vangelo troviamo
anche un altro personaggio che si
trovò davanti a una difficoltà quando
si trovava al centro del sogno di Dio.
Stiamo parlando del giovane che
corse verso Gesù, si mise in ginocchio
e fece subito la domanda
fondamentale: come posso essere
veramente felice? Sappiamo che era
un ragazzo che cercava di osservare i
comandamenti, che era sincero e
giusto verso i genitori e benevolo



verso le altre persone. Però sentiva
che gli mancava qualcosa; aveva un
forte desiderio di lavorare nei
progetti divini. L’evangelista ci dice
che Gesù, «fissatolo, lo amò» (Mc 10,
21). Fu questo il momento preciso del
sogno di Dio. Cristo vide tutte le cose
buone che sarebbero potute venire
dalle mani e dal cuore del giovane –
tante quante le stelle nel deserto di
Ebron –, sicché volle indicargli la via
verso la sua massima realizzazione:
«Vieni e seguimi». Tuttavia, sempre
dal Vangelo, sappiamo che «se ne
andò afflitto, poiché aveva molti
beni» (Mc 10, 22). Così il Signore ci
vuol mettere in guardia da un’altra
difficoltà che ci impedisce di
guardare il futuro vicino a Dio:
quando, magari inavvertitamente, ci
entusiasmiamo per qualcosa che non
è Lui; quando, confusi, pensiamo che
Gesù entri nella nostra vita per
toglierci cose e non per darci, in
abbondanza (cfr. Gv 10, 10), la
felicità che quel giovane chiedeva.



* * *

L’11 agosto dell’anno scorso, al calar
della sera e attenuatosi un poco il
caldo estivo, PApa Francesco ha
avuto un incontro con i giovani
venuti da tutti gli angoli dell’Italia.
L’incontro era fissato al Circo
Massimo, non lontano dal fiume
Tevere, tra due colline romane. Le
prime parole del Santo Padre
invitavano proprio a riflettere sui
grandi progetti della nostra vita
accanto a Dio. Nel caso di coloro che
si ispirano agli insegnamenti di san
Josemaría, questo progetto comporta
l’invito a conferire al mondo la
propria modernità, quella novità che
può venire soltanto da un rapporto
personale con Cristo: «I sogni sono
importanti. Tengono il nostro
sguardo largo, ci aiutano ad
abbracciare l’orizzonte, a coltivare la
speranza in ogni azione quotidiana.
[...] I sogni ti svegliano, di portano in
là, sono le stelle più luminose, quelle



che indicano un cammino diverso
per l’umanità. Ecco, voi avete nel
cuore queste stelle brillanti che sono
i vostri sogni: sono la vostra
responsabilità e il vostro tesoro. Fate
che siano anche il vostro
futuro!»[13].

Andrés Cárdenas

[1] Benedetto XVI, Omelia nella
Messa di inizio pontificato, 24-
IV-2005.

[2] F. Ocáriz, Incontro con i giovani a
Torreciudad, 30-VIII-2019.

[3] San Josemaría, Appunti di una
riunione familiare, 24-XII-1967, in 
Crónica 1968, p. 38 (AGP, Biblioteca,
P01).

[4] Cardinale Joseph Ratzinger, 
Creazione e peccato, San Paolo, 1987.



[5] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
306. Citato in Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
p. 317.

[6] San Josemaría, Lettera 14-II-1950,
n. 3.

[7] San Josemaría, Appunti di una
meditazione, 2-II-1962. Citato in
Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, Leonardo
International, Milano 1999, p. 313.

[8] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1868. Citato in Vázquez de Prada, Il
fondatore dell’Opus Dei, vol. I,
Leonardo International, Milano 1999,
p. 362.

[9] San Josemaría, Istruzione 19-
III-1934, n. 49. Citato in Vázquez de
Prada, Il fondatore dell’Opus Dei, vol.
I, Leonardo International, Milano
1999, p. 608.



[10] San Josemaría, Conversaciones
con Monseñor Escrivá de Balaguer,
edición crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2012, p. 35.

[11]Ibidem, p. 215

[12] A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesia, J.L. Illanes, L’itinerario
giuridico dell’Opus Dei, Giuffrè,
Milano 1991, pp. 53-54.

[13] Papa Francesco, Incontro con i
giovani italiani, 11-VIII-2018.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/conferire-al-
mondo-la-sua-modernita/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/conferire-al-mondo-la-sua-modernita/
https://opusdei.org/it-it/article/conferire-al-mondo-la-sua-modernita/
https://opusdei.org/it-it/article/conferire-al-mondo-la-sua-modernita/

	Conferire al mondo la sua modernità

