opusdei.org

Conferenza del
Prelato dell’Opus Dei
a Valencia

Durante i Dialoghi di Teologia
Almudi, Mons. Javier
Echevarria, invitato da Mons.
Carlos Osoro, Arcivescovo di
Valencia, ha pronunciato alcuni
giorni fa una conferenza dal
titolo “Identita sacerdotale,
pieta sacerdotale”.

01/03/2010

Con gioia e con il desiderio di
imparare da voi tutti, ho accolto



I'invito di Mons. Carlos Osoro di
rivolgere alcune parole ai sacerdoti
di questa arcidiocesi in occasione
dell’Anno sacerdotale. Se per me e
sempre un motivo di gioia
partecipare a una riunione con i miei
fratelli nel sacerdozio, in questo caso
si aggiunge il fatto di trovarmi a
Valencia, una terra profondamente
amata da san Josemaria Escriva.

Molti sono i motivi che giustificano
questo particolare affetto di san
Josemaria per Valencia. Qui, infatti,
ebbe luogo la prima espansione
dell’Opus Dei, nata il 2 ottobre 1928,
al di fuori di Madrid. In questa citta il
fondatore dell’Opera venne spesso,
prima e dopo il conflitto che flagello
il Paese, per gettare le basi
dell’attivita apostolica; da qui
uscirono alcune delle prime persone
—uomini e donne - chiamate da Dio
all’Opus Dei; qui predico vari corsi di
ritiro spirituale — anche a seminaristi
e a sacerdoti -, fin dal 1939, e coltivo



un’amicizia fraterna con sacerdoti
esemplari.

Senza la pretesa di una
enumerazione esaustiva, mi piace
ricordare alcuni di questi grandi
servitori della Chiesa. In primo
luogo, I’Arcivescovo Prudencio Melo
y Alcalde, che insistette molto perché
desse inizio al lavoro stabile
dell’Opera in questa arcidiocesi; don
Antonio Rodilla, Vicario Generale e
poi Rettore del Seminario, che gli
chiese di dirigere corsi di ritiro ai
sacerdoti, ai seminaristi, agli
universitari; il Servo di Dio don
Eladio Espafia, un sacerdote che
godeva di grande fama di confessore
e che inviava a San Josemaria i
giovani desiderosi di ricevere una
formazione piu profonda nella fede e
nella vita cristiana; e anche don
Joaquin Mestre, segretario
dell’Arcivescovo Marcelino Olaechea
e testimone della fama di santita che
il fondatore dell’Opera godette in



vita. Nel processo canonico per la
beatificazione del Fondatore
dell’Opus Dei, don Joaquin Mestre
testimonio quanto gli ripeteva mons.
Marcelino negli ultimi anni: “Se io
muoio prima di don Josemaria, tu
dovrai testimoniare che ’ho sempre
considerato un sacerdote santo”. San
Josemaria frequento anche mons.
José Maria Garcia Lahiguera e
I’amatissimo don Miguel Roca. Al
primo riservo una particolare
riconoscenza, perché ’aveva accolto
fraternamente quando era bersaglio
dell’incomprensione dei buoni;
provo per don Miguel un affetto
paterno, e lo oriento verso il
sacerdozio.

Questi brevi ricordi ci introducono
entro ’alveo in cui vogliono scorrere
queste considerazioni: mostrare che
la pieta sacerdotale, che scaturisce
dal saperci alter Christus, ipse
Christus , € condizione necessaria per
I’efficacia del nostro ministero al



servizio delle anime. Possiamo
certamente fare nostre le parole che
san Josemaria scrisse in uno dei suoi
libri: «Dio mio, vedo che non ti
accettero come mio Salvatore, se nel
contempo non ti riconosco come
Modello» [1] .

1. Il sacerdozio di Cristo, unico
sacerdozio della Nuova Alleanza

Il decreto Presbyterorum Ordinis del
Concilio Vaticano II mette in
evidenza sin dalle prime righe che
«nostro Signore Gesu, “che il Padre
santifico e invio nel mondo” ( Gv 10,
36), rende partecipe tutto il suo corpo
mistico di quella unzione dello
Spirito con la quale é stato unto (cfr.
Mt 3,16; Lc 4, 18; At 4, 27 e 10, 38)»
[2] . Questa verita costituisce il
fondamento di un insegnamento
basilare sulla natura della Chiesa: la
partecipazione di tutti i cristiani
all’'unzione e all’opera salvifica di
Cristo, vale a dire, al suo Sommo



Sacerdozio. Infatti, commentando le
parole della prima Lettera di san
Pietro, il Concilio prosegue: «In Cristo
tutti i fedeli formano un sacerdozio
santo e regale, offrono a Dio ostie
spirituali per mezzo di Gesu Cristo e
annunziano la grandezza di colui che
li ha chiamati per trarli dalle tenebre
e accoglierli nella sua luce
meravigliosa (cfr. 1 Pt 2,5.9). Non vi
e dunque nessun membro che non
abbia parte nella missione di tutto il
corpo, ma ciascuno di essi deve
santificare Gesu nel suo cuore (cfr. 1
Pt 3, 15) e rendere testimonianza di
Gesu con spirito di profezia (cfr. Ap
19, 10)» [3] .

Conservo molto vivo il ricordo della
gioia con la quale san Josemaria
accolse questo insegnamento
conciliare, in quanto, con il suo
ministero sacerdotale, aveva diffuso
questa splendida realta per piu di
sette lustri. Percio sono d’accordo
con coloro che considerano questo



santo sacerdote come un precursore
del Concilio in questa dottrina, tanto
essenziale per la spiritualita laicale
nella Chiesa, e in altri aspetti della
dottrina cristiana, contenuti nei
documenti di quella Assemblea
ecumenica, come la chiamata
universale alla santita [4] .

Il decreto Presbyterorum Ordinis
aggiunge subito dopo che il Signore
«promosse alcuni di loro [fra i
battezzati] come ministri, in modo
che nel seno della societa dei fedeli
avessero il sacro potere dell’Ordine
per offrire il sacrificio e perdonare i
peccati (cfr. Conc. Trid., Sess. XXIII,
cap.1lecan1: Denz. 1764 e 1771), e
che in nome di Cristo svolgessero per
gli uvomini in forma ufficiale la
funzione sacerdotale» [5] . Su queste
basi, vorrei mettere in evidenza
alcune conseguenze per la nostra
vita e la nostra missione sacerdotale.



Cominciamo a ricordare che nella
Chiesa ogni sacerdozio e
partecipazione dell’unico sacerdozio
di Cristo, come mirabilmente indica
la Lettera agli Ebrei. Dio, arrivata «la
pienezza dei tempi», volle suscitare
un nuovo sacerdozio che sostituisse il
sacerdozio levitico. Quest’ultimo era
buono e conveniente al tempo in cui
era stato istituito, ma era destinato a
scomparire quando si fosse compiuto
il suo mandato di preparazione al
sacerdozio eterno e immutabile di
Cristo, un sacerdozio nuovo «alla
maniera di Melchisedek» (cfr. Eb 5,
6.10; 6, 20; 7, 1-3.11-17).

L’autore della lettera espone i motivi
per i quali, gia nella Legge antica, il
sacerdozio di Melchisedek si era
dimostrato superiore al sacerdozio
levitico; e anche le ragioni
intrinseche della superiorita del
sacerdozio di Cristo — perfetto,
indefettibile ed eterno -, suggellato
da Dio con un giuramento. Conclude



sottolineando che soltanto Cristo
poteva incarnare un tale sacerdozio:
«Tale era il Sommo Sacerdote che ci
occorreva: santo, innocente, senza
macchia, separato dai peccatori ed
elevato sopra i cieli; che non ha
bisogno ogni giorno, come gli altri
sommi sacerdoti, di offrire sacrifici
prima per i propri peccati e poi per
quelli del popolo, poiché egli ha fatto
questo una volta per tutte, offrendo
se stesso» (Eb 7, 26-27).

Competeva a Cristo il Sommo
Sacerdozio perché lo era—ed e —in
ceternum , come Figlio di Dio, santo e
immacolato. Se la lettera aggiunge
I’espressione «separato dai
peccatori», non e perché si fosse
allontanato da noi uomini e suoi
fratelli — perché era venuto a cercare
quello che si era perduto (cfr. Lc 15,
1ss) —, ma perché non aveva alcuna
macchia di peccato (cfr. Eb 4, 15).
L’autore della lettera agli Ebrei,
d’altra parte, fa rilevare che Cristo



«con un’unica oblazione ha reso
perfetti per sempre quelli che
vengono santificati» ( Eb 10, 14),
alludendo con questa frase all’'unico
sacrificio veramente redentore,
quello della Croce [6] .

L’espressione «ha reso perfetti»
definisce una formula di profondo
contenuto teologico, poiché
racchiude in sé I’idea di
«perfezione», «pienezza»,
«consacrazione», «santificazione». La
corrispondente espressione ebraica
si utilizzava per I'unzione dei
sacerdoti dell’Antica Alleanza e per
la consacrazione del Tempio. Inoltre
— conviene ricordarlo - e lultima
parola che Gesu pronuncio dalla
Croce: «Tutto e compiuto» (Gv 19,
30).

In sostanza, ’autore della lettera agli
Ebrei vuole dirci che Cristo compi un
sacrificio di tale infinita efficacia, che
coloro che partecipano con sincerita



di cuore quando Egli si fa presente
sull’altare possono raggiungere la
perfezione, la santita di vita, il
perdono dei peccati, la purezza della
coscienza, I’accesso alla vita intima di
Dio. Grazie all’offerta fatta da Cristo,
Sommo ed Eterno Sacerdote, si puo
affermare — con le parole
pronunciate da san Josemaria in una
omelia del Venerdi Santo - che
«I’abisso di malizia che il peccato
comporta e stato colmato da una
Carita infinita. Dio non abbandona
gli uomini [...]. Possiamo immaginare
— per avvicinarci in qualche modo a
questo insondabile mistero — che la
Trinita, nella sua intima e
ininterrotta relazione d’amore
infinito, decida eternamente che il
Figlio Unigenito di Dio Padre assuma
la condizione umana, caricandosi
delle nostre miserie e dei nostri
dolori, per finire inchiodato a un
legno» [7] . Pero Egli vince con la sua
risurrezione, e cosi ci aprono a una
grande speranza le parole finali



dell’omelia: «Potremo chiamarci
vincitori: perché Cristo risorto
vincera in noi e la morte si
trasformera in vita» [8] .

2. Le coordinate del ministero
sacerdotale

La condizione dei presbiteri &
caratterizzata da una dimensione
profondamente cristologica, ragione
per la quale tutta la vita sacerdotale
dev’essere un riflesso della santita,
dell’autorita e della donazione senza
limiti di Cristo. A questo si unisce, in
modo inseparabile, la dimensione
ecclesiologica, per la quale tutta
I’attivita sacerdotale dev’essere
orientata al servizio del popolo di
Dio, alla santificazione degli uomini.
Per questo, per non lasciare spazio a
dubbi, con una fede profonda, san
Josemaria si poneva la domanda
“qual e I'identita del sacerdote?”, e
diceva: quella di Cristo, che vuole
perpetuare il suo sacerdozio — 'unico



sacerdozio — attraverso i suoi
ministri [9] .

a) La prospettiva cristologica del
ministero sacerdotale

Dato che il sacerdozio dei presbiteri
deriva direttamente dal sacerdozio di
Cristo, il loro ministero nella Chiesa
deve avere una relazione intima e
immediata con quel sacerdozio: «Noi
fungiamo da ambasciatori per Cristo,
come se Dio esortasse per mezzo
nostro», scrive san Paolo ai Corinti ( 2
Cor 5, 20). Il decreto conciliare lo
sottolinea con queste parole: «I
presbiteri, in virtu della sacra
ordinazione e della missione che
ricevono dai vescovi, SOono promossi
al servizio di Cristo Maestro,
Sacerdote e Re, partecipando al suo
ministero» [10] . Il Signore si serve
dei sacerdoti per conservare nella
Chiesa la sua presenza vitale,
secondo la promessa: «Io sono con



voi tutti 1 giorni, fino alla fine del
mondo» ( Mt 28, 20).

In questo senso, e assai significativo
che nel suo primo incontro con il
clero di Roma, il 13 maggio 2005,
Benedetto XVI indicasse un punto
decisivo: «E indispensabile ritornare
sempre di nuovo alla radice del
nostro sacerdozio. Questa radice,
come ben sappiamo, € una sola: Gesu
Cristo Signore». Poi il Romano
Pontefice aggiungeva: «Ma questo
Gesu non ha nulla che gli appartenga
in proprio, é tutto interamente del
Padre e per il Padre». Da qui il Papa
traeva la conseguenza per ciascuno
di noi: «Questa e anche la vera
natura del nostro sacerdozio. In
realta, tutto cio che é costitutivo del
nostro ministero non puo essere il
prodotto delle nostre capacita
personali». Quindi il Santo Padre
discendeva alle conseguenze
concrete: «Siamo mandati non ad
annunciare noi stessi o le nostre



opinioni personali, ma il mistero di
Cristo [...]. Siamo incaricati non di
dire molte parole, ma di farci eco e
portatori di una sola “Parola”, che e il
Verbo di Dio fatto carne per la nostra
salvezza» [11] .

Cosl, dunque, realizzarsi come
sacerdote significa essere
pienamente unito a Cristo,
identificarsi con Lui nel ministero
sacerdotale e in tutto il
comportamento. Si tratta di essere
trasparenti, in modo tale che i fedeli
vedano il Maestro, il Redentore,
senza sentirsi attratti a fissare lo
sguardo sulla persona del sacerdote.
A tal proposito, mi sembra altamente
significativo un fatto accaduto in
questa terra valenciana. Lo narra
una delle prime donne dell’Opus Dej,
Encarnita Ortega, della quale e in
corso il processo di beatificazione,
che partecipo a un corso di ritiro per
universitarie predicato da san
Josemaria ad Alacuds, dove le



Operarias Doctrineras avevano una
casa di esercizi.

Encarnita era allora una giovinetta di
ventuno anni ed era andata al ritiro
mossa dal desiderio — o magari, dalla
curiosita — di conoscere I’autore di
Cammino , un libro che aveva
originato in lei un’eco profonda.
Dopo la morte di san Josemaria
scrisse una testimonianza nella quale
dichiara fino a che punto resto
impressionata dalla figura di quel
sacerdote ancor prima di sentirlo
predicare. Scrive: «Il suo
raccoglimento pieno di naturalezza,
la sua genuflessione davanti al
tabernacolo e il modo di farci
assaporare l’orazione preparatoria
della meditazione, incoraggiandoci a
essere consapevoli che il Signore
stava lj, e ci guardava e ci ascoltava,
mi fecero dimenticare subito il mio
desiderio di ascoltare un grande
oratore, e invece capii I'importanza



di ascoltare Dio e di essere generosa
con Lui» [12] .

Pienamente coerente con questo
comportamento ¢ il seguente
consiglio di san Josemaria: «Mi pare
che a noi sacerdoti venga chiesta
Pumilta di imparare a non essere di
moda ; dobbiamo essere veramente
servi dei servi di Dio - ricordando il
grido di Giovanni Battista: Illum
oportet crescere, me autem minui (Gv
3, 30), bisogna che Cristo cresca e che
io diminuisca —, per far si che i
comuni cristiani, i laici, rendano
presente Cristo in tutti gli ambienti
della societa» [13] .

b) La prospettiva ecclesiologica

Ritorniamo alla Lettera agli Ebrei, al
capitolo 5. Prima di tutto si sofferma
sul sacerdozio levitico, alcuni
elementi del quale sono perenni:
«0Ogni sommo sacerdote, scelto fra gli
uomini, viene costituito per il bene
degli uomini nelle cose che



riguardano Dio, per offrire doni e
sacrifici per i peccati. In tal modo egli
e in grado di sentire giusta
compassione per quelli che sono
nell’ignoranza e nell’errore, essendo
anch’egli rivestito di debolezza, a
motivo della quale deve offrire anche
per se stesso sacrifici per i peccati,
come lo fa per il popolo. Nessuno puo
attribuirsi questo onore, se non chi e
chiamato da Dio, come Aronne. Nello
stesso modo Cristo non si attribui la
gloria di sommo sacerdote, ma gliela
conferi Colui che gli disse: “Mio figlio
sei tu, oggi ti ho generato”. Come in
un altro passo dice: “Tu sei sacerdote
per sempre, alla maniera di
Melchisedek”» ( Eb 5, 1-6).

Queste parole tracciano e descrivono
la missione che compete al sacerdote
nella Chiesa, in armonia con il suo
essere e il suo vivere in Cristo. Il
ministero sacerdotale si caratterizza
perché e profondamente ecclesiale. 11
presbitero, «scelto fra gli uomini» da



una vocazione divina, che si attua
ricevendo il sacramento dell’Ordine,
«viene costituito per il bene degli
uomini»: ordinato al bene di tutta
I'umanita. Non a un bene terreno,
pur non disinteressandosi egli della
felicita temporale; pero non é questo
che definisce la sua missione, ma «le
cose che riguardano Dio». Secondo la
definizione che san Paolo dara di
Timoteo, il sacerdote € un «uomo di
Dio» (1 Tm 6, 11). E come ripeteva
san Josemaria durante la sua vita,
parafrasando I’Apostolo: dobbiamo
predicare Cristo, che per ogni
creatura e ’Amore del Cielo.

Nel citato incontro con il clero
romano, Benedetto XVI ha messo in
rilievo che, «poiché ha in Cristo la
sua radice, il sacerdozio e, per sua
natura, nella Chiesa e per la Chiesa
[...]. Ha un rapporto costitutivo con il
corpo di Cristo, nella sua duplice e
inseparabile dimensione di
Eucaristia e di Chiesa, di corpo



eucaristico e di corpo ecclesiale.
Percio il nostro ministero & amoris
officium (Sant’Agostino, In Ioannis
Evangelium , tractatus 123, 5), €
I'ufficio del buon pastore, che offre la
vita per le pecore (cfr. Gv 10, 14-15)»
[14] e che compie con gioia, cosciente
di questa meravigliosa realta, perché
ognuno é sacerdos in ceternum , 0ggi,
ora e per sempre.

Sul dovere di essere “buon pastore” a
somiglianza del Buon Pastore, Cristo,
il Papa insiste nell’omelia della
Messa in occasione di una
ordinazione presbiterale, dove si &
soffermato sulle «tre affermazioni
fondamentali di Gesu sul buon
pastore». La prima é che il buon
pastore da la sua vita per le pecore.
«Dobbiamo donarla giorno per
giorno - spiegava il Santo Padre -.
Occorre imparare giorno per giorno
che io non possiedo la mia vita per
me stesso. Giorno per giorno devo
imparare ad abbandonare me stesso;



a tenermi a disposizione per quella
cosa per la quale Egli, il Signore, sul
momento ha bisogno di me, anche se
altre cose mi sembrano piu belle e
piu importanti».

La seconda affermazione e che il
buon Pastore conosce le sue pecore e
le sue pecore conoscono Lui (cfr. Gv
10, 14-15). «Innanzitutto nel nostro
intimo dobbiamo vivere il rapporto
con Cristo e per il suo tramite con il
Padre; solo allora possiamo
veramente comprendere gli uomini
[...], essere aperti alle loro necessita e
alle loro domande [...]. Deve essere
un conoscere con il cuore di Gesu e
orientato verso di Lui, un conoscere
che non lega 'uomo a me, ma lo
guida verso Gesu, rendendolo cosi
libero e aperto».

La terza caratteristica e: «Ho altre
pecore che non sono di quest’ovile;
anche queste io devo condurre;
ascolteranno la mia voce e



diventeranno un solo gregge e un
solo pastore» ( Gv 10, 16). E il Papa
conclude: «Ovviamente un sacerdote,
un pastore d’anime, deve
innanzitutto preoccuparsi di coloro
che credono e vivono con la Chiesa
[...]. Tuttavia, dobbiamo anche
sempre di nuovo - come dice il
Signore — uscire “per le strade e
lungo le siepi” ( Lc 14, 23) per portare
I’'invito di Dio al suo banchetto anche
a quegli uomini che finora non ne
hanno ancora sentito niente, o non
ne sono stati toccati interiormente»
[15].

In questo contesto mi sembrano assai
significative altre parole di san
Josemaria, con le quali superava
I’equivoco di chi «ritiene che i
cristiani desiderino vedere nel
sacerdote un uomo come gli altri. Ma
si inganna. I fedeli — diceva —
vogliono certamente ammirare nel
sacerdote le virtu proprie di ogni
cristiano e peraltro di ogni persona



onesta: la comprensione, la giustizia,
la dedizione al lavoro —lavoro
sacerdotale, in questo caso —, la
carita, I’educazione, la delicatezza
nel tratto con gli altri. Ma, accanto a
cio, pretendono che risalti
chiaramente il carattere sacerdotale»
[16].

Poi esemplificava cio che é implicito
in queste affermazioni: «Si aspettano
dal sacerdote che preghi, che non
rifiuti ’'amministrazione dei
Sacramenti, che sia disposto ad
accogliere tutti senza porsi alla testa
o militare in fazioni umane, quali
che siano (cfr. Presbhyterorum
Ordinis, n. 6); che metta amore e
devozione nella celebrazione della
Santa Messa, segga in confessionale,
consoli i malati e gli afflitti; che con
la catechesi dia dottrina ai bambini e
agli adulti, che predichi la parola di
Dio e non I’'una o l’altra delle scienze
umane — ancorché le conosca
perfettamente — perché quella non



sarebbe la scienza che salva e che
conduce alla vita eterna; che abbia
dono di consiglio e carita verso i
bisognosi» [17] .

Queste considerazioni ci permettono
di addentrarci nella terza parte della
nostra esposizione.

3. Alcune costanti proprie della
vita sacerdotale

Nel parlare del ministero dei
presbiteri, il decreto Presbyterorum
Ordinis ricorda come funzioni
primordiali, in relazione con i tria
munera Christi , il ministero della
parola, quello dei sacramenti e
quello di governare il popolo di Dio.

a) Il ministero della parola

La comunita cristiana, spiega il
decreto conciliare, «viene adunata
innanzitutto per mezzo della parola
del Dio vivente, che tutti hanno il
diritto di cercare sulle labbra dei



sacerdoti. Dato, infatti, che nessuno
puo essere salvo se prima non ha
creduto, i presbiteri, nella loro
qualita di cooperatori dei vescovi,
hanno anzitutto il dovere di
annunciare a tutti il Vangelo di Dio»
[18] . Esiste, dunque, un dovere
ineludibile di trasmettere la “parola
di Dio”, in modo che la fede
raggiunga tutti gli uomini di
qualunque razza e condizione. Il suo
fondamento sta nel mandato di Gesu
agli Apostoli e a quanti avrebbero
continuato la sua missione nel
tempo: annunciare il “Vangelo”, la
“buona novella” del Regno che era
stato istaurato con la sua venuta. Lo
aveva capito chiaramente I’Apostolo
delle genti, quando affermava: «Non
€ per me un vanto predicare il
Vangelo; & per me un dovere: guai a
me se non predicassi il Vangelo!» ( 1
Cor 9, 16).

Non é questo il momento di
soffermarci sul modo di portare



avanti il ministero della parola, un
compito che - secondo le circostanze
in cui si trovano le persone, i luoghi e
i tempi — puo presentare le forme piu
varie, tra le quali ’'omelia occupa un
posto privilegiato. Pero giudico di
enorme interesse riferirmi al fatto
che il sacerdote, in quanto inviato da
Cristo ad annunciare il messaggio
evangelico, deve stimolare
vivamente la «santa preoccupazione»
[19] di portare a tutte le anime la
fede e ’amore di Dio, includendo
tutto cio che da un senso e un
orientamento alla vita umana, in
vista della felicita eterna, sempre con
abbondanza di verita e con un
linguaggio efficace e attraente.

Prima ho fatto riferimento alla fama
di buon predicatore che circondava
san Josemaria gia negli anni 40,
come dimostra il fatto che molti
Vescovi lo chiamavano perché
predicasse i corsi di ritiro ai
sacerdoti delle rispettive diocesi



[20] . A tal proposito, Mons. Alvaro
del Portillo ricordava un commento
di mons. Luciano Pérez Platero, che
poi diverra Arcivescovo di Burgos.
Quando era Vescovo di Segovia,
partecipo a un corso di ritiro per il
clero e, alla fine, senti ’obbligo di
rivolgere al predicatore alcune
parole di ringraziamento. Fra le altre
cose, disse: «Don Josemaria ferisce
sempre; alcune volte con la spada
toledana, altre volte con una bomba
a mano».

Mi sembra che questo commento
illustri molto bene la «santa
preoccupazione» che ogni sacerdote
dovrebbe suscitare nelle anime dei
fedeli con la sua predicazione. Non e
frutto dell’eloquenza, né della
sapienza umana — anche se bisogna
cercare di coltivarle —, ma e opera
dello Spirito Santo. Il Paraclito si
serve della vita interiore e della
preparazione dei presbiteri per



produrre nelle anime queste reazioni
salutari.

Permettetemi di ritornare a quel
corso di ritiro ad Alacuas, al quale mi
sono riferito in precedenza. La
protagonista del racconto scrive che,
nell’ascoltare le parole del fondatore
dell’Opus Dei, senti una profonda
inquietudine soprannaturale. Si rese
conto che il Signore la invitava a
dargli la vita intera in mezzo al
mondo; pero la sua prima reazione
fu di autodifesa, di voler soffocare la
voce che risuonava nel suo intimo
per mezzo delle parole del sacerdote.
Finché un giorno del ritiro, san
Josemaria predico sulla Passione del
Signore, e invito le presenti a
considerare quelle scene come
attuali, in modo personale: «<Ha
patito tutto questo per te. E tu, visto
che non vuoi fare cio che Egli ti sta
chiedendo, abbi almeno il coraggio di
guardare il Tabernacolo e di dirgli:



questo che mi stai chiedendo, non lo
voglio fare!» [21] .

L’epilogo di questa lotta interiore fu
chiaro. Anche quella donna volle
fare I’Opera e, insieme ad altre
giovani, costitul il primo nucleo
stabile di donne dell’Opus Dei, che
allora si stava consolidando. Proprio
il prossimo 14 febbraio si
compiranno 80 anni dal giorno in cui
il Signore mise nell’anima di san
Josemaria questo desiderio, e percio
mi permetto di chiedere preghiere
affinché questo fermento di santita
continui a essere molto efficace nella
vita dei cristiani.

Da questi episodi possiamo dedurre
un insegnamento. Perché la voce di
Cristo, che parla nella sua Chiesa,
risuoni fedelmente in se stesso e
negli altri, il sacerdote deve sforzarsi
di crescere continuamente
nell’intimita con Dio. Per questa
ragione deve dedicare il tempo



necessario alla meditazione della
parola di Dio e preparare con
diligenza la predicazione nelle sue
diverse forme. La trasmissione della
parola di Dio, come indicava san
Josemaria, esige «vita interiore:
dobbiamo parlare agli altri di cose
sante, ex abundantia enim cordis, 0S
loquitur ( Mt 12, 34); dell’abbondanza
del cuore parla la bocca. E insieme
con la vita interiore, studio [...].
Studio, dottrina che incorporiamo
nella nostra vita, e che solo cosi
sapremo dare agli altri nel modo piu
conveniente, adattandoci alle loro
necessita e alle loro circostanze con
dono di lingue» [22] .

b) Il ministero dei sacramenti

Ricordavamo che il Concilio Vaticano
IT presenta l’istituzione del
sacerdozio ministeriale dicendo che
il Signore promosse alcuni di loro
«come ministri, in modo che nel seno
della societa dei fedeli avessero il



sacro potere dell’Ordine per offrire il
sacrificio e perdonare i peccati» [23] .

Infatti la missione santificatrice dei
presbiteri si manifesta soprattutto
nella celebrazione di due sacramenti:
I’Eucaristia e la Penitenza. Sull’altare
si fa presente il Santo Sacrificio del
Calvario, sorgente della vita della
Chiesa, e nella confessione
sacramentale, auricolare e segreta,
avviene I'incontro sublime di Cristo
con ogni anima per perdonarle i
peccati. La celebrazione di questi due
sacramenti — spiegava san Josemaria
- «e cosl capitale nella missione del
sacerdote, che tutto il resto deve far
perno su di essa. Gli altri compiti
sacerdotali - la predicazione e
I’istruzione religiosa — non avrebbero
fondamento se non fossero orientati
a insegnare come trattare Cristo,
come incontrarlo nel tribunale
amoroso della Penitenza e della
rinnovazione incruenta del Sacrificio
del Calvario, la santa Messa» [24] .



Per questo, i molti sacerdoti santi
della Chiesa - ce ne sono anche ora -
hanno fatto presente ogni giorno il
Santo Sacrificio e hanno cercato di
dedicare tutte le ore possibili della
loro giornata alla celebrazione del
sacramento della Penitenza, come é
evidente nel caso del Curato d’Ars.
Non si puo dimenticare che questo
santo patrono dei confessori,
malgrado la burrasca rivoluzionaria
del suo tempo abbia tentato di
eliminare qualunque vestigia di
pratica religiosa, «cerco con tutti i
mezzi, nella predicazione e con
consigli persuasivi, che i suoi
parrocchiani riscoprissero il
significato e la bellezza della
Penitenza sacramentale,
mostrandola come una intima
esigenza della presenza eucaristica»
[25] .

Per cio che siriferisce al Sacrificio
eucaristico, mi sembra quanto mai
opportuno, in questo contesto,



rileggere queste parole di Benedetto
XVI: «Nel mistero eucaristico Cristo si
dona sempre di nuovo e proprio
nell’Eucaristia noi impariamo
I’amore di Cristo e quindi ’amore per
la Chiesa. Ripeto pertanto con voi,
cari fratelli nel sacerdozio, le
indimenticabili parole di Giovanni
Paolo II: “La Santa Messa é in modo
assoluto il centro della mia vita e di
ogni mia giornata”. E questa
dovrebbe essere una parola che
ognuno di noi puo personalmente
dire come parola sua: la Santa Messa
e in modo assoluto il centro della mia
vita e di ogni mia giornata» [26] .

Si, la Santa Messa dev’essere per tutti
noi «centro e radice della vita
interiore», come san Josemaria
ripeteva a tutti i fedeli [27] . Pero e
necessario compiere una intensa
attivita di catechesi, di formazione e
di orientamento per cio che si
riferisce alla vita sacramentale, con
I’esempio e con la parola. Insieme a



questo — aggiungerei —, dobbiamo
curare con diligenza la casa di Dio e
I’arte liturgica che I’arricchisce,
affinché tutto si svolga con la
massima dignita e si realizzi un culto
degno del Signore: «La mia casa», ci
avverte la Scrittura, dev’essere «casa
di preghiera per tutte le genti» ( Mc
11, 17).

Noi sacerdoti dobbiamo impegnarci
anche nel culto eucaristico al di fuori
della Messa, nella frequentazione di
Cristo nel Tabernacolo. Affiora alla
mia memoria un altro episodio della
vita del fondatore dell’Opus Deij, che
getta una gran luce su questo punto.
Accadde nel 1974, alla fine della sua
esistenza su questa terra, durante un
lungo viaggio pastorale per vari paesi
dell’America del Sud. Un giorno
mostrarono a san Josemaria alcune
diapositive del Peru; fra le altre, ce
n’era una nella quale si vedevano gli
effetti di uno smottamento del
terreno, tipico dei paesi andini, che



aveva seppellito un villaggio. Si
vedeva solo la parte superiore del
campanile della chiesa. Quando gli
dissero che in quella chiesa era
riposta ’Eucaristia, perché non era
stato possibile toglierla prima che si
producesse la frana, san Josemaria
rimase fortemente impressionato. Il
pensiero di quel tabernacolo sepolto
sotto diversi metri di fango, nel quale
il Signore era rimasto solo, non lo
fece dormire per tutta la notte: la
passo in veglia, tenendo compagnia
al Santissimo Sacramento con il
desiderio, facendo molti atti di amore
e comunioni spirituali.

¢) Guidare il popolo di Dio

Al presbiteri e stato affidato anche il
ministero di guidare il popolo di Dio,
partecipando dell’autorita di Cristo
Capo e Pastore. Si tratta di una
potesta spirituale, conferita per
I’edificazione delle anime (cfr. 2 Cor
10, §; 13, 10). In questo compito —



ricorda il Concilio Vaticano II -
«devono avere con tutti dei rapporti
improntati alla piu delicata bonta,
seguendo I’esempio del Signore. E nel
trattare con gli uomini non devono
regolarsi in base ai gusti di questi
(cfr. Gal 1, 10), bensi in base alle
esigenze della dottrina e della vita
cristiana, istruendoli e anche
ammonendoli come figli carissimi
(cfr. 1 Cor 4, 14), secondo le parole
dell’Apostolo: “Insisti a tempo e fuor
di tempo: convinci, riprendi, esorta
con ogni pazienza e dottrina” (2 Tm
4, 2)» [28] .

Sono molteplici gli aspetti nei quali si
manifesta questo comportamento
pieno di carita, che deve
accompagnare la vita dei sacerdoti.
Ne ricordo solo alcuni: non cercare i
propri interessi, ma quelli di Cristo
(cfr. Fil 2, 21); imitare Cristo, che
«non € venuto per essere servito, ma
per servire e dare la sua vita in
riscatto per molti» ( Mt 20, 28);



riconoscere e promuovere
sinceramente il ruolo che compete a
ogni cristiano nella missione della
Chiesa; rispettare al massimo la
giusta liberta che tutti hanno nella
societa umana; assecondare le nobili
aspirazioni che nascono nella
comunita cristiana; esaminare con
I’aiuto della grazia i diversi carismi,
riconoscendoli con gioia quando
sono di Dio e stimolandoli
diligentemente, specialmente quelli
che invitano a una vita spirituale piu
elevata. In definitiva, lo dico citando
la Presbyterorum Ordinis : «I
presbiteri si trovano in mezzo ai laici
per condurre tutti all’'unita della
carita, “amandosi I’un I’altro con la
carita fraterna, prevenendosi a
vicenda nella differenza” (Rm 12, 10)
[...]. Specialmente devono aver cura
di quanti hanno abbandonato la
frequenza dei sacramenti o forse
addirittura la fede, e come buoni
pastori non devono tralasciare di
andare alla loro ricerca» [29] .



4. 11 primato della grazia nella vita
sacerdotale

Entrando nell’'ultima parte di questa
esposizione, vorrei leggere alcune
parole del Papa in un altro incontro
con sacerdoti, questa volta nella
Diocesi di Albano.

«Il tempo che ci riserviamo per la
preghiera non é un tempo sottratto
alla nostra responsabilita pastorale,
ma é proprio “lavoro” pastorale, &
pregare anche per gli altri. Nel
“Comune dei pastori” si legge come
caratterizzante per il Pastore buono
che “ multum oravit pro fratribus .
Questo é proprio del pastore, che sia
uomo di preghiera, che stia dinanzi
al Signore pregando per gli altri,
sostituendo anche gli altri, che forse
non sanno pregare, non vogliono
pregare, non trovano il tempo per
pregare. Come si evidenzia cosi che
questo dialogo con Dio é opera
pastorale!» [30] .



Poi, riferendosi alla celebrazione del
Sacrificio dell’Altare e alla recita
della Liturgia delle Ore, aggiungeva:
«La Chiesa ci da, quasi ci impone —
ma sempre come una Madre buona -
di avere tempo libero per Dio, con le
due pratiche che fanno parte dei
nostri doveri: celebrare la Santa
Messa e recitare il Breviario. Ma piu
che recitare, realizzarlo come ascolto
della Parola che il Signore ci offre
nella Liturgia delle Ore. Occorre
interiorizzare questa Parola, essere
attenti a che cosa il Signore mi dice
con questa Parola, ascoltare poi il
commento dei Padri della Chiesa o
anche del Concilio, nella seconda
Lettura dell’Ufficio delle Letture, e
pregare con questa grande
invocazione che sono i Salmi, con i
quali siamo inseriti nella preghiera
di tutti i tempi [...]. Questo tempo
dedicato alla Liturgia delle Ore é
tempo prezioso» [31] .



La pieta sacerdotale consiste in un
solido e profondo rapporto con Dio
Padre per mezzo di Cristo in unione
con lo Spirito Santo, alimentato alle
sorgenti della Parola di Dio e della
Santissima Eucaristia, e animato da
una tenera devozione verso la
Madonna, Madre del Sommo
Sacerdote e Regina degli apostoli. Lo
capiva bene san Paolo quando, nella
lettera a Timoteo, scriveva:
«Esercitati nella pieta, perché
I’esercizio fisico € utile a poco,
mentre la pieta e utile a tutto,
portando con sé la promessa della
vita presente come di quella futura.
Certo questa parola é degna di fede.
Noi infatti ci affatichiamo e
combattiamo perché abbiamo posto
la nostra speranza nel Dio vivente,
che é il Salvatore di tutti gli uomini,
ma soprattutto di quelli che
credono» (1 Tm 4, 8-10).

Perché questa pieta fiorisca e
certamente indispensabile la pace



interiore, «perché Dio non e un Dio
di disordine, ma di pace» ( 1 Cor 14,
33). Questa pace mirabilmente data
dalla grazia del sacramento della
Penitenza e che procede, da una
parte, dalla santa lotta per evitare
quelle che ’Apostolo chiama «le
opere della carne» ( Gal 5, 19); e
dall’altra, dall’accuratezza nel
coltivare i frutti che, secondo lo
stesso san Paolo, lo Spirito Santo
produce in noi: «<amore, gioia, pace,
pazienza, benevolenza, bonta,
fedelta, mitezza, dominio di sé» ( Gal
5, 22-23).

Per vivere la pieta sacerdotale, in
definitiva, bisogna fortificare la fede,
la speranza e ’amore, riponendo
tutta la fiducia in Dio, con
un’autentica devozione filiale,
perché siamo realmente figli suoi in
Cristo, una verita gioiosa che deve
guidarci continuamente. Qualunque
cosa accada — dobbiamo pensare —
accade per bonta di Dio; e anche



quello che € umanamente penoso -
anche se non lo comprendiamo -,
sappiamo che Dio lo permette per
bonta, per ricavare beni piu grandi.

I1 Concilio Vaticano II ci ha chiesto di
vivere il nostro ministero «a
immagine del Sommo ed Eterno
sacerdote, pastore e vescovo delle
anime nostre, con santita e slancio,
con umilta e fortezza» [32] . Per
questo abbiamo bisogno di una forte
unita di vita , espressione tipica disan
Josemaria. Gli piaceva ripetere, in un
modo o nell’altro, che «vi € una sola
vita, fatta di carne e di spirito, ed e
questa che deve essere — nell’anima e
nel corpo - santa e piena di Dio»

[33] . Applicando queste parole alla
nostra esistenza sacerdotale, direi
che si tratta di cercare la crescita
nell’amore a Dio e al prossimo
mediante I’esercizio quotidiano del
nostro ministero, a volte in compiti
umili e nascosti, che saranno sempre
trasformati dalla grazia in sentieri



gioiosi di santita e di servizio agli
altri.

Concludo con altre parole del
fondatore dell’Opus Deli, che con
tanta lealta ha incarnato la figura del
Sommo ed Eterno Sacerdote. Diceva:
«Il sacerdote, se ha un autentico
spirito sacerdotale, se € uomo di vita
interiore, non si potra mai sentire
solo. Nessuno come lui potra avere
un cuore tanto innamorato! E 'uomo
dell’Amore, il rappresentante fra gli
uomini dell’Amore fatto uomo. Vive
attraverso Cristo, per Cristo, con
Cristo e in Cristo. E una realta divina
che mi commuove fino alle lacrime,
quando tutti i giorni, alzando e
tenendo tra le mani il Calice e la
Santa Ostia, ripeto adagio,
assaporandole, le parole del canone:
Per Ipsum, et cum Ipso et in Ipso...
Attraverso Lui, con Lui, in Lui, per
Lui e per le anime io vivo. Del suo
Amore e per il suo Amore io vivo,
malgrado le mie miserie personali. E



malgrado queste miserie, 0 magari
attraverso di esse, il mio Amore € un
amore che sirinnova ogni giorno»
[34].

Chiediamo a Santa Maria, Madre del
Bell’Amore, Madre dei sacerdoti, che
ci ottenga dalla Trinita questi
sentimenti.

[1] San Josemaria, Forgia , n. 46.

[2] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 2.

[3] Ibid. Cfr. Cost dogm. Lumen
gentium , n. 35.

[4] Fra le altre testimonianze, mi e
particolarmente gradito riprendere
alcune parole pronunciate dal Servo
di Dio Giovanni Paolo II durante una
omelia, poco dopo la sua elezione
alla Cattedra di Pietro. Diceva il
Santo Padre a un gruppo di fedeli
dell’Opus Dei: «La vostra istituzione
ha come fine la santificazione della



vita rimanendo nel mondo, nel
proprio posto di lavoro e di
professione: vivere il Vangelo nel
mondo, pur vivendo immersi nel
mondo, ma per trasformarlo e
redimerlo con il proprio amore a
Cristo! Grande ideale, veramente, il
vostro, che fin dagli inizi ha
anticipato quella teologia del laicato,
che caratterizzo poi la Chiesa del
Concilio e del post-

Concilio» (Giovanni Paolo II, Omelia ,
19-VIII-1979, Insegnamenti di
Giovanni Paolo II, Libreria Editrice
Vaticana, II/2, p. 142). Sulla stessa
linea si sono espressi molti altri
uomini di Chiesa, come il Card. S.
Baggio (“Avvenire”, Milano, 26-
VII-1975); il Card. J. Frings ( Fiir die
Menschen bestellt , Erinnerungen des
Alterzbischofs von Koln, Colonia,
1973, pp. 149-150); il Card. F. Konig
(“Corriere della Sera”, Milano, 9-
XI1-1975); il Card. M. Gonzalez Martin
(“Los Domingos de ABC”, Madrid, 14-
VIII-1975); il Card. N. Jubany (“ABC”,



Madrid, 8-1V-1979); il Card. J. Hoffner
(“Mundo Cristiano”, n. 201, ottobre
1979), ecc. Ved. A. de Fuenmayor, V.
GoOmez-Iglesias, ].L. Illanes,
L’itinerario giuridico dell’ Opus Deti ,
Giuffre, Milano, 1991, pp. 515-516.

[5] Concilio Vaticano II, decr.
Presbyterorum Ordinis , n. 2b.

[6] Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica , n. 1545.

[7] San Josemaria, E Gestt che passa,
n. 95.

[8] Ibid. , n. 101.

[9] Cfr. San Josemaria, Omelia
Sacerdote per leternita , 13-1V-1973.

[10] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
1.

[11] Benedetto XVI, Discorso al clero
di Roma, 13-V-2005.



[12] Cit. in A. Vazquez de Prada, Il
Fondatore dell’Opus Dei , Leonardo
International 2003, vol. II, p. 561.
Questo episodio e stato citato dal
Cardinale Joseph Ratzinger in un
discorso in occasione del 30°
anniversario del Decreto
Presbyterorum Ordinis , per
sottolineare fino a che punto la pieta
personale del sacerdote e importante
per avvicinare le anime a Dio (cfr. J.
Ratzinger, Il ministero e la vita dei
presbiteri, 27-X-1995, in “Studi
Cattolici” 423, maggio 1996, pp.
324-332).

[13] San Josemaria, Colloqui , n. 59.

[14] Benedetto XVI, Discorso al clero
di Roma, 13-V-2005.

[15] Benedetto XVI, Omelia in una
ordinazione sacerdotale, 7-V-2006.

[16] San Josemaria, Omelia Sacerdote
per Ueternita , 13-1V-1973.



[17] Ibid. [18] Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 4a.

[19] Card. J. Ratzinger, Omelia
durante la Messa pro eligendo
Pontifice , 18-1V-2005.

[20] I suoi biografi sottolineano che
vi furono anni in cui passarono dalle
sue mani piu di mille sacerdoti in
diversi corsi di ritiro spirituale. Ved.
la relazione parziale dell’attivita di
predicazione di San Josemaria tra il
1938 e il 1946, anno in cui si trasferi
a Roma, in A. Vazquez de Prada, cit.,
vol. I, pp. 760-766.

[21] Cifr. A. Vazquez de Prada, cit., p.
562.

[22] San Josemaria, Lettera 8-VIII-
1956, n. 25.

[23] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
2b.



[24] San Josemaria, Omelia Sacerdote
per Ueternita , 13-1V-1973.

[25] Benedetto XVI, Lettera per la
convocazione di un Anno sacerdotale
in occasione del 150° anniversario
del dies natalis del Santo Curato
d’Ars, 16-VI-2009.

[26] Benedetto XVI, Discorso al clero
di Roma, 13-V-2005. Cfr. Giovanni
Paolo II, Discorso in occasione del
trentesimo anniversario del decreto
Presbyterorum Ordinis , 27-X-1995.

[27] Cfr., fra gli altri, E Gesti che
passa ,nn. 87 e 102; Forgia , n. 69;
Omelia Sacerdote per Ueternita , 13-
IV-1973.

[28] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
6.

[29] Decr. Presbyterorum Ordinis , n.
9.



[30] Benedetto XVI, Incontro con i
sacerdoti della Diocesi di Albano, 31-
VIII-2006.

[31] Ibid .

[32] Concilio Vaticano II, Cost. dogm.
Lumen gentium , n. 41.

[33] San Josemaria, Colloqui , n. 114.

[34] San Josemaria, Note di una
riunione di famiglia, 10-IV-1969 (AGP,
P01, 1969, p. 502). Cit. in J.
Echevarria, “Para servir a la Iglesia.
Homilias sobre el sacerdocio”, Rialp
2001, p. 243.

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-it/article/conferenza-del-
prelato-dellopus-dei-a-valencia/
(06/02/2026)


https://opusdei.org/it-it/article/conferenza-del-prelato-dellopus-dei-a-valencia/
https://opusdei.org/it-it/article/conferenza-del-prelato-dellopus-dei-a-valencia/
https://opusdei.org/it-it/article/conferenza-del-prelato-dellopus-dei-a-valencia/

	Conferenza del Prelato dell’Opus Dei a Valencia

