
opusdei.org

La tenerezza di Dio
(IV): Con uno
sguardo d’affetto:
misericordia e
fraternità

Nelle profondità del mistero
della misericordia divina si cela
la gioia di Dio che vuole
penetrare nel mondo. La
misericordia non è, dunque, un
semplice espediente da attivare
nei casi di debolezza o di
imperfezioni di coloro che ci
stanno attorno: è un amore
senza riserve, che non fa
calcoli; è l’irradiazione di un



Amore che non è di questo
mondo.

19/07/2016

Un po’ per volta, al ritmo delle feste
liturgiche e degli eventi del Giubileo,
stiamo cercando di «tenere fisso lo
sguardo sulla misericordia»[1]
durante questo Anno santo. Nella
Bolla di indizione del Giubileo il Papa
ha sottolineato che il mistero della
misericordia di Dio si rivolge non
solo a quelli che vivono lontano dalla
casa del Padre, ma anche a noi che,
con le nostre limitazioni, cerchiamo
di vivere vicino a Dio: «per diventare
noi stessi segno efficace dell’agire del
Padre […], perché renda più forte ed
efficace la testimonianza dei
credenti»[2].

La misericordia è «l’architrave che
sorregge la vita della Chiesa»[3], e



per questo comprende tutti gli aspetti
dell’esistenza dei cristiani. In un
primo momento potrebbe sembrare
che si tratti di uno slogan, di un
modo diverso di parlare delle cose di
sempre; e tuttavia, è più che questo:
la misericordia è luce e forza di Dio
per riscoprire «con tutti i santi quale
sia l’ampiezza, la lunghezza, l’altezza
e la profondità»[4] del suo Amore.

Rivedere l’amore

Una serena riflessione sulla
misericordia, come una cosa che ci
tocca da vicino, ci sarà di aiuto per
individuare, nel dialogo con il
Signore, dove il nostro amore
potrebbe essersi appannato: se c’è in
noi qualcosa del figlio maggiore della
parabola del Padre misericordioso,
che non era capace di rallegrarsi
degli altri[5]; o del fariseo che saliva
al tempio soddisfatto delle cose che
faceva, ma con il cuore freddo[6]; o
del servo che, una volta fattosi



perdonare dal padrone, non era
disposto a sorvolare sui piccoli debiti
dell’altro[7].

«Conosco le tue opere, la tua fatica e
la tua costanza […]; sei costante e hai
molto sopportato per il mio nome,
senza stancarti. Ho però da
rimproverarti che hai abbandonato il
tuo amore di un tempo»[8]. Con
queste parole dell’Apocalisse, Dio
bussa alla porta dei cristiani che si
sforzano di vivere profondamente la
loro fede: li conferma nel bene che
fanno, ma allo stesso tempo li spinge
a una nuova conversione. Sulla
stessa lunghezza d’onda si muovono
le parole di questo brano di san
Josemaría, che possono aiutarci
alluminare le profondità dell’anima:

«Osservi un piano di vita esigente: ti
alzi presto, fai orazione, frequenti i
Sacramenti, lavori o studi molto, sei
sobrio, ti mortifichi…, però ti accorgi
che ti manca qualcosa!



Porta al tuo dialogo con Dio questa
considerazione: siccome la santità –
la lotta per raggiungerla – è la
pienezza della carità, devi rivedere il
tuo amore verso Dio e, per Lui, verso
gli altri. Forse allora scoprirai,
nascosti nella tua anima, grandi
difetti, contro i quali non lottavi
nemmeno: non sei un buon figlio, un
buon fratello, un buon compagno, un
buon amico, un buon collega […].

Ti “santifichi” in molti dettagli
“personali”: per questo sei attaccato
al tuo io, alla tua persona e, in fondo,
non vivi per il Signore né per gli altri:
solo per te»[9].

La misericordia di Dio, se
permettiamo che ci penetri
nell’anima, ci porta a rivedere
l’amore, a stimolare le pieghe nelle
quali il cuore potrebbe essere
rimasto contratto, assopito, quasi
senza rendersene conto; ci fa
scoprire che viviamo per gli altri; ci



tira fuori da una eccessiva «ansia per
la propria sicurezza»[10] nella quale
potrebbe esserci poco spazio per Dio
e per coloro che stanno con noi o ci
vengono incontro. «La mia gioia –
domanda il Papa – sta “nell’uscire da
me stesso per andare incontro agli
altri, per aiutare”, oppure “la mia
gioia è avere tutto sistemato, chiuso
in me stesso”?»[11].

Rallegrarsi con gli altri

«Dio è gioia – diceva san Giovanni II
ai giovani –, e nella gioia di vivere c’è
un riflesso della gioia originaria che
Dio provò creando l’uomo»[12], e che
prova nuovamente nel perdonarci:
c’è «più gioia in cielo per un
peccatore convertito, che per
novantanove giusti che non hanno
bisogno di conversione»[13]. Al
fondo del mistero della misericordia
divina c’è sempre «la gioia di Dio che
vuole entrare nel mondo»[14]. Ed
ecco allora la raccomandazione di



san Paolo: «chi fa opere di
misericordia, le compia con
gioia»[15].

Ecco perché la misericordia non è
soltanto un espediente da attivare
unicamente nei casi di debolezza o di
imperfezioni di coloro che ci stanno
attorno: è un amore senza riserve,
che non fa calcoli; una luce che tutto
invade e che fa delle virtù cristiane
tratti amabili e attraenti della
personalità, ma soprattutto la
irradiazione di un Amore che non è
di questo mondo[16]. «La vera virtù –
ha scritto san Josemaría in Cammino
– non è triste e antipatica, bensì
amabilmente allegra»[17]. Alcuni
anni dopo ritornerà su questa stessa
idea, riflettendo su un commento
udito per caso:

«”Siete tutti così allegri che uno non
se lo aspetta”, ho sentito
commentare.



Viene da lontano l’impegno diabolico
dei nemici di Cristo, che non si
stancano di mormorare che la gente
dedicata a Dio ha “la faccia lunga”. E,
purtroppo, alcuni di coloro che
vogliono essere “buoni” fanno loro
eco, con le proprie “virtù tristi”.

– Ti rendiamo grazie, Signore, perché
hai voluto contare sulle nostre vite,
felici e contente, per cancellare
questa falsa caricatura.

– Ti chiedo anche che non ce ne
dimentichiamo»[18].

La misericordia, dunque, per
“funzionare”, per essere genuina,
deve invadere allegramente ogni
ambito della nostra vita. La gioia è
un predicato della gioventù perché
uno spirito giovane non fa calcoli,
non si pone limiti. Perché la nostra
vita cristiana non sia una «falsa
caricatura», deve essere tutta quanta
impregnata di gioiosa misericordia.
Questa non è una concezione



utopistica, perché la misericordia è
compatibile con la debolezza, e di
fatto la debolezza stessa ci permette
di crescere nella misericordia,
perché ci rende più umili e capaci di
comprendere che anche coloro che
stanno al nostro fianco hanno difetti.
Per questo, anche se certe volte –
perché siamo stati rigidi, perché non
abbiamo saputo darci agli altri, ecc. –
non riusciamo a rispecchiare la
misericordia di Dio, possiamo dire al
Signore almeno che vorremmo essere
misericordiosi in tutto. Egli ci aiuterà
a non fare calcoli, a non discriminare
le persone o le situazioni, in modo
che avvenga in noi che «il darsi
sinceramente agli altri è di tale
efficacia, che Dio lo premia con
un’umiltà piena di allegria»[19]. E
anche allora daremo agli altri
quell’aria limpida, che non è
«l’allegria […] fisiologica, da animale
sano»[20], perché la vera allegria
«procede dall’abbandonare tutto e
dall’abbandonare te stesso nelle



braccia amorose di nostro Padre –
Dio»[21]. Chi si abbandona così in
Dio trasmette, spesso senza
rendersene conto, la gioia che Dio gli
dà; una gioia che «nasce dalla
gratuità di un incontro», dal «sentirsi
dire: “Tu sei importante per me”, non
necessariamente a parole […]. Ed è
proprio questo che Dio ci fa
capire»[22], e che noi, sempre senza
parole, possiamo far capire agli altri.

L’affetto

Quando san Josemaría parlava di
carità, spesso la chiamava anche 
cariño[23], affetto – termine difficile
da tradurre in alcune lingue, ma
centrale nei suoi insegnamenti –, per
chiarire che la vera carità non è
«ufficiale, arida, senz’anima» ma
invece è piena di «calore
umano»[24], di comprensione, di
apertura. “Vivere la carità” è molto
più che osservare certe regole
esteriori di educazione e osservare



un rispetto freddo, che in realtà tiene
l’altro a distanza: è un aprire il
nostro cuore[25], togliere le barriere
con le quali a volte cerchiamo di
proteggerci da tutto ciò che ci appare
meno amabile nel modo di fare degli
altri. Rispetto viene da respectus,
sguardo attento, considerazione:
l’autentico rispetto non è una
educata rassegnazione ai difetti degli
altri, con la quale si sentiamo protetti
dietro il nostro muro di difesa, ma un
modo di fare di vicinanza,
comprensivo, magnanimo, che ci
permette di guardare veramente
negli occhi chiunque. Proprio a
questo atteggiamento si riferisce il
Papa quando parla della tenerezza,
che è «carità rispettosa e
delicata»[26]: «cercate sempre – ha
detto in una occasione – di essere
sguardo che accoglie, mano che
solleva e accompagna, parola di
conforto, abbraccio di
tenerezza»[27].



«Seguendo l’esempio del Signore,
comprendete i vostri fratelli con un
cuore molto grande, che di nulla si
spaventa, e amateli veramente […].
Se siete molto umani, saprete passar
sopra ai piccoli difetti e saprete
vedere sempre, con materna
comprensione, il lato buono delle
cose»[28]. Anche se ci è già nota, è
bene che riscopriamo la vibrazione
della misericordia che traspare in
quel paragone di san Josemaría: «In
maniera espressiva e scherzosa vi ho
fatto notare la diversa impressione
che si ha di uno stesso fenomeno, a
seconda che lo si osservi con affetto o
senza. E vi dicevo – perdonatemi se è
molto espressivo – che, del bambino
che si mette le dita nel naso, le
signore in visita commentano: che
sporcaccione! Sua madre, invece,
dice: sarà un ricercatore! Figlie e figli
miei, mi avete capito: dobbiamo
scusare. Non manifestate la vostra
ripugnanza per le piccolezze
spirituali o materiali, che non hanno



troppa importanza. Guardate i vostri
fratelli con amore e arriverete alla
conclusione – piena di carità – che 
siamo tutti ricercatori!»[29].

Le persone ci appaiono in modo
molto diverso a seconda che le
osserviamo «con affetto o senza». La
misericordia, dunque, non è
semplicemente una disposizione
encomiabile del cuore; san Josemaría
ce la mostra come una condizione
necessaria per conoscere gli altri,
senza le distorsioni dovute al nostro
amor proprio. Quando vediamo gli
altri con misericordia, non
edulcoriamo lo sguardo: li vediamo
come li vede Dio; li vediamo come
veramente sono: uomini e donne
dotati di virtù che ammiriamo, ma
anche pieni di difetti che
probabilmente li fanno soffrire,
anche se esteriormente non lo
dimostrano, e che richiedono un
aiuto pieno di comprensione. Senza
misericordia, invece, perdiamo la



giusta angolazione della visione e la
profondità di campo: rimpiccioliamo
gli altri. Guardare con affetto –
amare con lo sguardo – permette di
conoscere meglio, oltre che amare
meglio. «Il cuore umano ha un
enorme coefficiente di dilatazione.
Quando ama si allarga in un
crescendo di affetto che supera tutti
gli ostacoli. Se tu ami il Signore, non
ci sarà creatura che non trovi spazio
nel tuo cuore»[30].

Le modalità quotidiane del
perdono

L’unità di una famiglia non si
identifica con la semplice
coabitazione dei suoi membri, come
la pace non è una semplice assenza
di guerra. In una famiglia, in una
azienda, potrebbero non esserci
grandi conflitti, ma allo stesso tempo
potrebbero esserci delle pareti sottili
con le quali gli uni si proteggono
dagli altri. Sono pareti che a volte



s’innalzano quasi senza che nessuno
se ne renda conto, perché la
convivenza quotidiana, quasi
inevitabilmente, produce tensioni o
fastidio: «Ci sono screzi, differenze,
ma sono cose scontate e che, in un
certo senso, contribuiscono a dare
sapore alle nostre giornate. Sono
cose senza importanza, che il tempo
fa superare»[31]. Il tempo finisce col
dimostrare – sempre che non
permettiamo che la superbia le gonfi
– che alcune cose alle quali a suo
tempo davamo molta importanza in
realtà non l’avevano. Per questo,
specialmente nella vita familiare, è
importante stare attenti per evitare
che neppure di poco s’innalzino tali
pareti, a volte quasi impercettibili,
che ci tengono lontani gli uni dagli
altri. Se, anziché non dar peso alle
cose che ci arrecano molestia,
alimentassimo risentimenti – cosa in
sé “normale” e inoffensiva – a poco a
poco il nostro cuore si potrebbe
rattrappire, e allora i nostri rapporti



con gli altri, come il clima di casa, si
potrebbero deteriorare.

La misericordia ci fa uscire dal
circolo vizioso del risentimento, che
porta ad alimentare una lista di
offese, nella quale l’io esce sempre
esaltato a spese dei difetti altrui, reali
o immaginari. L’Amore di Dio ci
spinge, invece, a cercarli nel nostro
cuore, per trovare lì il nostro
sollievo. «Da dove incominciare per
scusare i piccoli o grandi torti che
subiamo ogni giorno? Anzitutto dalla
preghiera […]. Si comincia dal
proprio cuore: possiamo affrontare
con la preghiera il risentimento che
proviamo, affidando chi ci ha fatto
del male alla misericordia di Dio:
“Signore, ti chiedo per lui, ti chiedo
per lei”. Poi si scopre che questa lotta
interiore per perdonare purifica dal
male e che la preghiera e l’amore ci
liberano dalle catene interiori del
rancore. E’ tanto brutto vivere nel
rancore! Ogni giorno abbiamo



l’occasione per allenarci a
perdonare, per vivere questo gesto
tanto alto che avvicina l’uomo a
Dio»[32]. San Josemaría, per
esempio, nel memento della Messa
era solito pregare anche per coloro
che gli avevano procurato qualche
male[33].

Un cuore misericordioso è un cuore
agile, che riesce a incassare «con
spirito sportivo», senza drammi, gli
episodi meno gradevoli della
giornata[34]. Certe volte perdonare ci
può costare, perché si accumula in
noi la stanchezza, il fastidio, la
tensione; però è bene che – con
l’aiuto di Dio, che non manca – ci
proponiamo di perdonare
immediatamente, e addirittura di
perdonare in anticipo, con
magnanimità: senza tenere una
contabilità. Se, per così dire, diamo
motivo agli altri – motivo di
sbagliare, di essere inopportuni, di
essere nervosi –, non li dovremo



perdonare come chi fa una
concessione: li perdoneremo senza
darci importanza, con una carità che
«tutto copre, tutto crede, tutto spera,
tutto sopporta»[35]. Indubbiamente,
potrà costarci digerire il disaccordo;
e al momento opportuno forse
converrà fare a quella persona un
commento delicato, che l’aiuti a
migliorare; ma in ogni caso possiamo
perdonare subito, anche se ci costa. Il
più delle volte non sarà neppure
necessario esplicitarlo con parole,
per non soffermarci oltre
sull’episodio, e basterà la nostra
vicinanza e un pizzico di humour per
togliere ogni drammaticità alle cose.
Quando superiamo la tentazione di
restituire male per male, o freddezza
per freddezza, il Signore ci riempie
l’anima; potremo dire con il salmista:
«misericordia tua super vitas»[36], la
tua grazia vale più della vita, e con
san Josemaría, cosciente che era il
Signore ad allargargli il cuore: «non
ho avuto bisogno di imparare a



perdonare, perché il Signore mi ha
insegnato ad amare»[37].

Carlos Ayxelá

 [1] Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae vultus, 11-IV-2015, n. 3.

 [2] Ibidem.

 [3] Ibidem, n. 10.

 [4] Ef 3, 18.

 [5] Cfr. Lc 15, 28-32.

 [6] Cfr. Lc 18, 10-14.

 [7] Cfr. Mt 18, 23-35.

 [8] Ap 2, 2-4.

[9] San Josemaría, Solco, n. 739.

 [10] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 18.



 [11] Papa Francesco, Omelia a Santa
Marta, 25-II-2016.

 [12] San Giovanni Paolo II, Discorso,
6-IV-1995.

 [13] Lc 15, 7.

 [14] Benedetto XVI, Omelia, 18-
IV-2010. Cfr. san Tommaso d’Aquino, 
Super Psalmos, 24, n. 6: «In Dio si
riconosce la bontà, ossia, la
comunicazione di beni alle creature,
perché il bene è per se stesso
diffusivo. La misericordia, a sua
volta, si riferisce a una particolare
effusione di bontà per rimuovere la
miseria».

 [15] Rm 12, 8.

 [16] Cfr. Gv 17, 21.

 [17] San Josemaría, Cammino, n. 657.

 [18] Solco, n. 58.

 [19] San Josemaría, Forgia, n. 591.



 [20] Cammino, n. 659.

 [21] Ibidem.

 [22] Papa Francesco, Discorso, 6-
VII-2013

 [23] Cfr., per es., Solco, n. 821; 
Forgia, n. 148; Amici di Dio, nn. 125,
229; È Gesù che passa, n. 36.

 [24] È Gesù che passa, n. 167.

 [25] Cfr. Amici di Dio, n. 225.

 [26] Papa Francesco, Messaggio, 6-
XII-2013.

 [27] Papa Francesco, Discorso, 9-
XI-2013.

 [28] San Josemaría, Lettera 29-
IX-1957, n. 35 (citato in E. Burkhart –
J. Lόpez, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría.
Estudio de teología espiritual, Rialp,
Madrid 2011, vol. II, pp. 331-332).



 [29] Ibidem.

 [30] San Josemaría, Via Crucis, VIII
Stazione, n. 5.

 [31] San Josemaría, Colloqui, n. 101.

 [32] Papa Francesco, Angelus, 26-
XII-2015.

 [33] Cfr. Javier Echevarría, Vivere la
Santa Messa, Ares, Milano 2010, pp.
92, 128.

 [34] Cfr. Colloqui, n. 91.

 [35] 1 Cor 13, 7.

 [36] Sal 62(63), 4.

 [37] Solco, n. 804.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/con-uno-

https://opusdei.org/it-it/article/con-uno-sguardo-daffetto-misericordia-e-fraternita/
https://opusdei.org/it-it/article/con-uno-sguardo-daffetto-misericordia-e-fraternita/


sguardo-daffetto-misericordia-e-
fraternita/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/con-uno-sguardo-daffetto-misericordia-e-fraternita/
https://opusdei.org/it-it/article/con-uno-sguardo-daffetto-misericordia-e-fraternita/

	​La tenerezza di Dio (IV): Con uno sguardo d’affetto: misericordia e fraternità

