
opusdei.org

Comunicare la fede

"Comunicare l'identità cristiana
in una società postmoderna".
Offriamo una suggestiva
conferenza della teologa Jutta
Burggraf (+2010) sulla
trasmissione della fede in un
nuovo contesto culturale"

21/02/2017

(Conferenza tenuta alla Pontificia
Università della Santa Croce il 27
aprile 2010)

Sommario



Introduzione. – I. L’ambiente attuale:
1. L’epoca del post-modernismo. – 2.
L’atteggiamento davanti ai
cambiamenti culturali. – II. La
personalità di chi parla: 1. Essere e
sembrare. – 2. Identità cristiana e
autenticità. – 3. Serenità. – 4. Amore
e fiducia. – III. Parlare di fede: 1. Una
ricerca comune. – 2. Imparare da
tutti. – 3. Prendere sul serio le
necessità e i desideri dell’uomo. – 4.
Andare all’essenziale. – 5. Un
linguaggio chiaro e semplice. – 6. Un
linguaggio esistenziale. – Nota finale.

Introduzione

Scriverò della trasmissione della
fede. Mi riferisco ai figli, agli altri
familiari, agli amici, ai vicini di casa
e ai colleghi: a tutti quelli che
entrano in una casa felice, aperta a
persone di ogni tipo e condizione, di
tutte le razze e di tutte le credenze.
Vogliamo dialogare con tutti, come ci
ha insegnato san Josemaría Escrivá,



il fondatore dell’Opus Dei, al quale
dobbiamo tanto.

Voglio cominciare la nostra
riflessione con una scena che
Nietzsche ci ha rappresentato più di
cento anni fa. Nel suo libro “La gaia
scienza” questo filosofo così
perspicace, ha fatto gridare a un
uomo folle: «“Cerco Dio! Cerco Dio!...
Dove se n’è andato Dio?”... Ve lo
dirò... “Dio è morto! E siamo stati noi
a ucciderlo!... Quel che di più sacro e
potente aveva posseduto finora il
mondo, si è dissanguato sotto i nostri
coltelli”... A questo punto il folle
tacque e guardò nuovamente
l’uditorio: anche loro tacevano e lo
guardavano perplessi. Alla fine
scagliò a terra la sua lanterna, che si
ruppe in mille pezzi e si spense.
“Sono arrivato troppo presto – disse
allora -, non è ancora giunta la mia
ora. Questo avvenimento
straordinario è ancora di là da venire



e non è ancora arrivato alle orecchie
degli uomini”»[1].

Oggi, un secolo dopo, possiamo
constatare che questo “avvenimento
straordinario” è ormai arrivato alle
orecchie di gran parte dei nostri
contemporanei, per i quali “Dio” è
soltanto una vuota parola. Si parla
oggi di un “analfabetismo religioso”,
di una ignoranza anche circa i
concetti più basilari della fede[2].

Alcuni si sono chiesti se un bambino
che non conosce la parola “grazie”,
può essere grato: infatti il linguaggio
non solo esprime ciò che penso, ma
lo contiene o, comunque, lo
determina molto profondamente.
Possiamo comprovarlo nelle diverse
lingue. Parlare cinese o francese non
vuol dire semplicemente cambiare
una parola con un’altra, ma avere
altri schemi mentali e percepire il
mondo secondo circostanze diverse.
Alcune tribù della Siberia, per



esempio, hanno molte parole diverse
per chiamare la neve (a seconda se è
bianca o grigia, dura o molle, nuova
o antica), mentre i popoli arabi
dispongono di una infinità di parole
che significano “cavallo”. Si può
capire allora perché Carlo V
affermava: “Quante sono le lingue
che parlo, altrettante volte sono
uomo”.

Per ciò che riguarda il tema religioso,
possiamo concludere: se vivo in un
mondo secolarizzato e ignoro il
linguaggio della fede, è umanamente
impossibile arrivare a essere
cristiano.

I. L’ambiente attuale

Se vogliamo parlare della fede, è
necessario tener conto dell’ambiente
in cui ci muoviamo. Dobbiamo
conoscere il cuore dell’uomo di oggi,
con i suoi dubbi e le sue perplessità,
che è il nostro stesso cuore, con i suoi
dubbi e le sue perplessità.



1. L’epoca del post-modernismo.
Oggi abbiamo idoli a non finire; per
esempio, la salute, il “culto del
corpo”, la bellezza, il successo, il
denaro o lo sport; idoli che
acquistano, certe volte, i tratti di una
nuova religione. Chesterton dice:
“Quando non si crede più in Dio, non
si può credere più a nulla; ma il
problema più grave è che, allora, si
può credere a qualsiasi cosa”.

In effetti, a volte sembra che
qualsiasi cosa sia più credibile della
verità cristiana. I miei alunni delle
Facoltà civili - per esempio, gli
studenti di giurisprudenza o di
chimica -, parlano molto volentieri
della “reincarnazione” di Cristo
avvenuta 2000 anni fa: a quanto
pare, la parola “reincarnazione” è a
loro molto più familiare della parola
“incarnazione”. È l’influenza in
Occidente del buddismo e
dell’induismo. Perché esercitano
un’attrazione così forte? Perché piace



l’esotico, ciò che sembra “liberale”,
una sorta di “religione di carta”. Non
si cerca il vero, ma l’appetibile,
quello che mi piace e mi va bene: un
poco di Buddha, un poco di Shiva, un
poco di Gesù di Nazaret.

In passato la vita era considerata un
“work in progress”. Oggi, invece, è
considerata come turismo: non c’è
continuità, ma discontinuità;
camminiamo senza avere una
direzione fissa. Il motto di un
motociclista lo esprime molto bene:
“Non so dove vado, però voglio
arrivare al più presto”. Nella
letteratura si parla della “oscurità
moderna”, del “caos attuale”.

“L’uomo moderno è uno zingaro”, è
stato detto con ragione. Non ha casa:
forse ha una casa per il corpo, ma
non per l’anima. Si nota una
mancanza di orientamento, una
insicurezza e anche molta solitudine.
Non c’è da stupirsi che si voglia



trovare la felicità nel piacere
immediato, o magari nell’applauso.
Se uno non è amato, vuole essere
almeno lodato.

Forse tutti ci siamo abituati a non
pensare: almeno, a non pensare sino
in fondo. Si tratta del cosiddetto
pensiero debole. Viviamo in
un’epoca nella quale disponiamo di
mezzi sempre più perfetti, ma i fini
sono assai incerti.

Nello stesso tempo possiamo scoprire
una vera “sete di interiorità”, tanto
nella letteratura come nell’arte, nella
musica e anche nel cinema. Sempre
più persone cercano un’esperienza di
silenzio e di contemplazione; e sono
delusi dal cristianesimo che, in molti
ambienti, ha fama di non essere altro
che una rigida “istituzione
burocratica”, con precetti e castighi.

Altre persone fuggono dalla Chiesa
per motivi opposti: la predicazione
cristiana sembra loro troppo



“superficiale”, molto “light”, senza
fondamento e senza esigenze
rigorose. Non cercano ciò che è
“liberale”, ma tutto il contrario:
cercano ciò che è “sicuro”. Vogliono
che qualcuno dica loro con assoluta
certezza qual è la via verso la
salvezza, e che un altro pensi e
decida per loro: ed ecco allora il
grande mercato delle sette[3].

Viviamo in società multiculturali,
nelle quali è possibile osservare
contemporaneamente i fenomeni più
contraddittori. Alcuni cercano di
riassumere tutto quello che ci
succede in un’unica parola: post-
modernismo. Il termine indica che si
tratta di una situazione di
cambiamento: è un’epoca che viene
“dopo” il modernismo e “prima” di
una nuova era che ancora non
conosciamo (gli adepti di New Age si
sono appropriati del nome: secondo
loro, già ci troveremmo in questa
nuova epoca; a mio modo di vedere



si tratta di un errore: essi sono
semplicemente “post-moderni”).

Il post-modernismo è un’era limitata
che indica il fallimento del
modernismo. Lo si può paragonare al
“dopoguerra”, il difficile periodo
dopo una guerra, che è preparazione
a qualcosa di nuovo. Lo si può
paragonare anche al periodo “post-
operatorio”, nel quale una persona è
in convalescenza dopo una
operazione, in attesa di riprendere la
normale attività.

Sembra davvero di attraversare un
cambiamento epocale: stiamo per
entrare in una nuova tappa
dell’umanità. E le novità richiedono
un nuovo modo di esprimersi e di
comportarsi.

2. L’atteggiamento davanti ai
cambiamenti culturali. Come
parlare della fede in questi momenti
di confusione? Prima di tutto, ci
possono aiutare alcune riflessioni di



Romano Guardini che non hanno
perduto nulla della loro attualità.
Nelle sue Lettere dal lago di Como
questo grande scrittore cristiano
parla delle sue preoccupazioni
riguardo al mondo moderno. Si
riferisce, per esempio, all’artificiosità
della nostra vita, scrive intorno alla
manipolazione alla quale siamo
esposti ogni giorno, tratta della
perdita dei valori tradizionali e della
luce stridente che ci viene dalla
psicoanalisi... Dopo aver mostrato, in
otto lunghe lettere, una panoramica
veramente sconfortante, alla fine del
libro cambia improvvisamente
atteggiamento. Nella nona e ultima
lettera esprime un “sì convinto” a
questo mondo nel quale gli è toccato
vivere, e spiega, al lettore sorpreso,
che questo è esattamente quello che
Dio chiede a ciascuno di noi. Il
cambiamento culturale al quale
assistiamo, non può indurre i
cristiani a una perplessità
generalizzata[4]. Non è possibile che



si vedano ovunque persone
preoccupate e scoraggiate che
rimpiangono i tempi passati. Dopo
tutto, è Dio stesso che opera nei
cambiamenti. Dobbiamo essere
disposti ad ascoltarlo e a lasciarci
formare da Lui[5].

Chi vuole influire nel presente deve
amare il mondo nel quale vive. Non
deve guardare al passato con
nostalgia e rassegnazione, ma
adottare un atteggiamento positivo
verso il momento storico concreto:
dovrebbe essere all’altezza dei nuovi
avvenimenti, che segnano le sue
gioie e le sue preoccupazioni e tutto
il suo stile di vita. “In tutta la storia
del mondo c’è un’unica ora
importante ed è quella presente –
dice Bonhoeffer -. Chi fugge dal
presente, fugge dall’ora di Dio”[6].

Oggidì una persona percepisce i
diversi avvenimenti del mondo in
modo diverso dalle generazioni



precedenti e reagisce anche
affettivamente in altro modo. Per
questa ragione, è tanto importante
saper ascoltare[7]. Un buon teologo
legge sia la Scrittura che il giornale,
qualche rivista o internet; dimostra
vicinanza e simpatia verso il nostro
mondo[8]. E sa che proprio nelle
menti e nei cuori degli uomini e delle
donne che gli stanno attorno può
trovare Dio in un modo molto più
vivo che nelle teorie e nelle
riflessioni.

I cambiamenti di mentalità invitano
a esporre le proprie credenze in un
modo diverso da quello
precedente[9]. A tal riguardo, uno
scrittore commenta: “Non sono
disposto a modificare le mie idee (di
fondo) per quanto i tempi cambino
molto. Però sono disposto a porre
tutte le formulazioni esterne al
livello dei miei tempi, per un
semplice amore alle mie idee e ai
miei fratelli, perché se parlo con un



linguaggio morto o con una messa a
fuoco superata, seppellirò le mie idee
senza riuscire a comunicare con
nessuno”[10].

II. La personalità di chi parla

Per parlare di Dio, non basta tener
conto dell’ambiente in cui stiamo;
ancora più decisiva è la personalità
di chi parla: infatti, quando
parliamo, non solo comunichiamo
qualcosa, ma prima di tutto
esprimiamo noi stessi. Il linguaggio è
uno “specchio del nostro spirito”[11].

Esiste anche un linguaggio non
verbale, che sostituisce o
accompagna le nostre parole. È il
clima che creiamo attorno a noi, di
solito attraverso cose molto piccole,
come, per esempio, un sorriso
cordiale o uno sguardo di stima.
Quando in un corpo umano mancano
gli oligo-elementi, anche se sono
minimi, uno può ammalarsi
gravemente e morire. In modo



analogo possiamo parlare degli
“oligo-elementi” in un determinato
ambiente: sono quei dettagli,
difficilmente dimostrabili e ancor
meno esigibili, che fanno sì che
l’altro si senta a suo agio, si sappia
amato e apprezzato.

1. Essere e sembrare. Ci conviene
prendere sul serio alcune moderne
teorie della comunicazione (che, in
verità, esprimono verità
lapalissiane). Queste teorie ci
ricordano che una persona trasmette
di più per quel che essa è, che non
per quello che dice. Alcuni
affermano addirittura che l’80 o 90%
della nostra comunicazione avviene
in forma non verbale.

Inoltre, trasmettiamo in modo
cosciente soltanto una piccola parte
dell’informazione e tutto il resto in
modo inconscio: attraverso lo
sguardo e l’espressione del viso,
attraverso le mani e i gesti, la voce e



tutto il linguaggio del corpo. Il corpo
fa conoscere il nostro mondo
interiore, “traduce” le emozioni e le
aspirazioni, la gioia e la delusione, la
generosità e l’angoscia, l’odio e la
disperazione, l’amore, la supplica, la
rassegnazione e la vittoria; e
difficilmente inganna; Sant’Agostino
parla di un “linguaggio per così dire
naturale, comune a tutti i
popoli”[12].

Gli altri percepiscono il messaggio
nello stesso modo, soltanto in parte
in modo cosciente, e si accorgono di
molte cose inconsciamente. Mi è
rimasto impresso un episodio, grazie
al quale ho potuto comprovare
questa verità in modo molto chiaro.
Quando lavoravo in una istituzione
per persone malate e sole, un giorno
un dirigente entrò nella camera di un
malato e gli parlava molto
amabilmente, facendogli ogni tipo di
moine. Ma quando egli uscì dalla
camera, il malato mi confessò che



sentiva per quel dirigente una
grande antipatia. Io stessa mi ero
resa conto che quel visitatore, in
realtà, non stimava affatto quel
malato. Voleva dissimularlo, ma
inconsciamente lo faceva capire. E,
come era da temersi, il malato lo
aveva percepito perfettamente.

Questo vuol dire che non è
sufficiente sorridere e avere
un’apparenza gradevole; se vogliamo
toccare il cuore degli altri, dobbiamo
prima cambiare il nostro cuore.
L’insegnamento più importante può
essere impartito dalla semplice
presenza di una persona matura che
ama. Nella Cina e nell’India di un
tempo, l’uomo più apprezzato era
quello che possedeva eccellenti
qualità spirituali. Non solo
trasmetteva conoscenze, ma
profonde disposizioni umane. Quelli
che entravano in contatto con lui,
desideravano cambiare e crescere, e



non avevano più paura di non essere
all’altezza.

Proprio oggi è molto importante
persuadersi che la fede è molto
umana e molto umanizzante; la fede
crea un clima nel quale tutti si
sentono a loro agio, amabilmente
sollecitati a dare il meglio di sé.
Questa verità appare evidente nella
vita di molti grandi personaggi,
dall’apostolo San Giovanni fino a
Madre Teresa di Calcutta e a san
Josemaría Escrivá.

2. Identità cristiana e autenticità. –
Per parlare di Dio con efficacia
occorre una chiara identità cristiana.
Probabilmente il nostro linguaggio
sembra, a volte, molto incolore
perché non siamo ancora
sufficientemente convinti della
bellezza della fede e del grande
tesoro che abbiamo, e ci lasciamo
facilmente schiacciare dalle
situazioni.



Però la luce viene prima delle
tenebre e il nostro Dio è
l’eternamente Nuovo. Non è la
“vetustà” del cristianesimo originario
ciò che pesa sugli uomini, ma il
cosiddetto cristianesimo borghese.
“Però questo cristianesimo borghese
non è il cristianesimo – avverte
Daniélou -. È soltanto l’incarnazione
del cristianesimo nella civiltà
borghese”[13]. Questo fatto ci
permette di conservare una buona
fetta di ottimismo e di speranza al
momento di parlare di Dio.

Un cristiano non è tenuto a essere
perfetto, ma certamente a essere
autentico. Gli altri notano se una
persona è convinta del contenuto del
suo discorso, oppure no. Una stessa
frase – per esempio, “Dio è Amore” –
può apparire banale o, invece,
straordinaria a seconda del modo in
cui è pronunciata. “Questo modo
dipende dalla profondità del livello
dell’essere di un uomo, da cui



proviene, senza che la volontà possa
far nulla. E, per una meravigliosa
intesa, raggiunge il medesimo livello
in chi l’ascolta”[14]. Se uno parla
dopo la gioia di aver trovato Dio
nell’intimità del suo cuore, può darsi
che commuova gli altri con la forza
della sua parola. Non occorre che sia
un brillante oratore. Parla
semplicemente con l’autorità di chi
vive – o cerca di vivere – quello che
dice; comunica qualcosa dal centro
stesso della sua esistenza, senza frasi
fatte e senza ricette noiose.

Una persona assimila, come per
osmosi, disposizioni e
comportamenti da coloro che le
stanno intorno. Così ogni attività
cristiana può invitare ad aprirsi a
Dio, sia che abbia un rapporto
esplicito con la fede oppure no. Ma
può anche scandalizzare gli altri, a
tal punto che le parole perdono
valore. Edith Stein racconta di aver
perduto la fede ebraica quando, da



bambina, si rese conto che, nelle
cerimonie di Pasqua, i suoi fratelli
più grandi si limitavano a “fare
teatro” e non credevano a quello che
dicevano.

3. Serenità. Un cristiano, in prima
istanza, non è una persona “pia”, ma
è soprattutto una persona felice,
perché ha trovato il significato della
propria esistenza. Proprio per questo
è capace di trasmettere agli altri
l’amore per la vita, che è altrettanto
contagioso quanto l’angoscia.

Di solito non si tratta di una felicità
rumorosa, ma di una tranquilla
serenità, frutto di saper assimilare il
dolore e i cosiddetti “colpi del
destino”. È necessario convincere gli
altri, senza nascondere le proprie
difficoltà, che nessuna esperienza
della vita capita invano; possiamo
sempre imparare e maturare, anche
quando deviamo dal cammino,
quando ci perdiamo nel deserto o



quando ci sorprende una tempesta.
Gertrud von Le Fort afferma che non
solo il giorno pieno di sole, ma anche
la notte oscura ha i suoi miracoli.
“Certi fiori fioriscono solo nel
deserto, le stelle sono visibili soltanto
in luoghi solitari. Alcune esperienze
dell’amore di Dio si vivono solo
quando ci troviamo nel più completo
abbandono, quasi ai margini della
disperazione”[15].

Come può comprendere e consolare
chi non è stato mai avvilito dalla
tristezza? Vi sono persone che, dopo
aver sofferto molto, sono diventate
comprensive, cordiali, accoglienti e
sensibili di fronte al dolore altrui. In
una parola, hanno imparato ad
amare.

4. Amore e fiducia. L’amore stimola
quel che di meglio c’è in un uomo. In
un clima di accettazione e di affetto, i
grandi ideali si risvegliano. Per un
bambino, per esempio, è più



importante crescere in un ambiente
di autentico amore, senza riferimenti
espliciti alla religione, che in un
clima di “pietà” soltanto formale,
senza affetto. Se manca l’amore,
manca la condizione basilare per un
sano sviluppo. Non è possibile
modellare il ferro freddo; ma quando
viene riscaldato è possibile dargli
forma con delicatezza.

Attraverso i genitori, i figli
dovrebbero scoprire l’amore di
Dio[16]. Occorre il “linguaggio delle
opere”, è necessario vivere il proprio
messaggio. Decisive non sono le
lezioni di catechismo, che verranno
più tardi; prima, molto prima,
conviene preparare la terra in modo
che sia in grado di accogliere il seme.

Nei suoi primi anni di vita ogni
bambino fa una scoperta
fondamentale, che sarà di vitale
importanza per il suo carattere:
“sono importante, mi capiscono e mi



vogliono bene”; oppure “mi trovo
sempre in mezzo, disturbo”. Ognuno
deve fare, in qualche modo,
l’esperienza d’amore che ci trasmette
Isaia: “Tu sei prezioso ai miei occhi,
perché sei degno di stima e io ti
amo... Ecco, ti ho disegnato sulle
palme delle mie mani”[17].

Se manca questa esperienza, può
succedere che una persona sia
incapace di stabilire delle relazioni
durevoli o di lavorare seriamente. E
soprattutto sarà difficile per essa
credere veramente nell’amore di Dio:
credere che Dio sia un Padre che
comprende e perdona, giustamente
esigente per il bene del figlio[18]. “La
storia del declino di ogni uomo e di
ogni donna ci dice che un bambino
meraviglioso, di grandi pregi,
singolarissimo e con molte qualità,
ha perduto il senso del proprio
valore”[19]. A questo difficilmente si
potrà rimediare più tardi dando
lezioni sull’amore di Dio. Una



persona ha detto con ragione:
“Quello che fai fa tanto rumore che
non sento quello che dici”.

Molte persone non hanno potuto
affinare la “fiducia originaria”. E
siccome non la conoscono, si
muovono in un ambiente di
“angoscia originaria”. Non vogliono
saper nulla di Dio; arrivano a sentire
paura e persino terrore per il
cristianesimo. Infatti, per loro, Dio
non è altro che un Giudice severo,
che castiga e condanna, anche
arbitrariamente. Non hanno scoperto
che Dio è Amore, un Amore che si
dona e che più di noi stessi è
interessato alla nostra felicità.

Ecco perché è tanto importante
credere nelle capacità degli altri e
farglielo capire. Certe volte è
impressionante vedere fino a che
punto una persona si può
trasformare se le si dà fiducia; come
cambia, se la si tratta in base all’idea



perfezionata che si ha di essa. Molti
uomini e donne sanno incoraggiare
gli altri a essere migliori grazie a
un’ammirazione discreta e
silenziosa. Comunicano la certezza
che c’è molto di buono e di bello in
loro, e, con pazienza e costanza, li
incoraggiano e li aiutano a crescere.

Quando uno si accorge di essere
amato, acquista una gioiosa fiducia
nell’altro: comincia ad aprire la
propria intimità. La trasmissione
della fede comincia a tutti i livelli con
un linguaggio non verbale. È il
linguaggio dell’affetto, della
comprensione e dell’autentica
amicizia.

III. Parlare di Fede

Quando conosco bene l’altro, conosco
anche le sue esperienze, le sue ferite
e le sue gioie. Se c’è reciprocità nella
conoscenza, l’altro sa ciò che io ho
vissuto, ciò che mi fa soffrire e ciò
che mi riempie di speranza.



L’amicizia non è mai una via
unilaterale. In un clima di reciproca
conoscenza è più facile parlare di
tutto, anche della fede.

1. Una ricerca comune. Vi sono
persone che hanno una forte identità
cristiana e, malgrado ciò, non
riescono a convincere nessuno.
Quando qualcuno si mostra troppo
sicuro, in un primo tempo, oggi non
lo si accetta. Si rifiutano i “grandi
racconti” e anche i “portatori della
somma verità”, perché siamo più
convinti che mai che nessuno può
sapere tutto. Si parla di una pastorale
“dal basso”, non “dall’alto”, non dalla
cattedra, che vuole istruire i “poveri
ignoranti”. Questo modo di agire non
è più efficace, e forse non lo è mai
stato.

Mi viene in mente quello che si
raccontava di Giovanni Paolo II.
L’episodio è avvenuto durante il
Concilio Vaticano II. In una delle



sessioni plenarie del Concilio, l’allora
giovane vescovo Wojtyla domandò la
parola e, inaspettatamente, fece
un’acuta critica al progetto di uno dei
documenti più importanti che era
stato proposto. Fece capire che il
progetto serviva soltanto a essere
gettato nel cestino. Le ragioni erano
le seguenti: “Nel testo presentato la
Chiesa insegna al mondo. Si colloca,
per così dire, al di sopra del mondo,
convinta di possedere la verità, ed
esige che il mondo le obbedisca”. Ma
questo atteggiamento può essere
l’espressione di una somma
arroganza. “La Chiesa non deve
istruire il mondo da una posizione di
autorità, ma deve cercare la verità e
le soluzioni autentiche dei problemi
difficili della vita umana insieme al
mondo”[20]. Il modo di esporre la
fede non deve diventare mai un
ostacolo per gli altri.

2. Imparare da tutti – Quello che
oggi attrae di più non è la sicurezza,



ma la sincerità: conviene raccontare
agli altri le ragioni che mi
convincono a credere, parlare anche
dei dubbi e delle perplessità[21]. In
definitiva, si tratta di mettersi
accanto all’altro e di cercare la verità
insieme a lui. Certamente, io posso
dare molto, se ho fede; ma anche gli
altri possono insegnarmi molto.

San Tommaso afferma che
qualunque persona, per quanto
erronee siano le sue convinzioni,
partecipa in qualche modo della
verità: il buono può esistere senza
mescolarsi con il male; però non
esiste il male che non sia mescolato
al buono[22]. Pertanto, non solo
dobbiamo trasmettere la verità che –
con la grazia divina – abbiamo
raggiunto, ma siamo chiamati anche
ad approfondirla continuamente e a
cercarla là dove è possibile trovarla,
cioè, dappertutto. Arricchisce molto,
per esempio, conversare con gli ebrei
e i musulmani; ci si aprono sempre



nuovi orizzonti. E la verità, chiunque
la dica, può procedere soltanto da
Dio[23].

Siccome noi cristiani non abbiamo
piena coscienza di tutte le ricchezze
della nostra fede, possiamo (e
dobbiamo) fare passi avanti con
l’aiuto degli altri. La verità non si
possiede mai interamente. In ultima
istanza, non è qualcosa, ma
qualcuno: è Cristo. Non è una
dottrina che possediamo, ma una
Persona dalla quale ci lasciamo
possedere. È un processo senza fine,
una “conquista” progressiva.

3. Prendere sul serio le necessità e
i desideri dell’uomo. Possiamo
domandarci: perché questa o quella
ideologia attrae tanta gente? Di solito
mostrano i desideri e le necessità più
profonde dei nostri contemporanei e
tutto sommato anche nostre. La
teoria della reincarnazione, per
esempio, manifesta la speranza in



un’altra vita; la meditazione
trascendentale insegna come uno si
può appartare dai rumori esterni e
da quelli interiori; i gruppi skinhead
o teste rapate, come i punk degli anni
’80 (e ’90), i gotici dei ’90 (e del 2000)
e i rapati di oggi offrono una
solidarietà – un senso di
appartenenza – che molti giovani
non trovano nelle loro famiglie.

Eppure la fede offre risposte molto
più profonde e stimolanti. Ci dice che
tutti gli uomini – e in particolare i
cristiani – sono fratelli, chiamati a
percorrere insieme le strade della
vita. Mai ci troveremo soli. Quando
parliamo con Dio nell’orazione – che
possiamo fare in qualunque
momento della giornata -, non ci
allontaniamo dagli altri, ma ci
uniamo a chi ci vuole più bene in
questo mondo e a tutti noi ha
preparato una vita eterna di felicità.



Se riusciamo a esporre il mistero
divino in chiave d’amore, sarà più
facile risvegliare gli interessi
dell’uomo moderno. Vi sono tentativi
considerevoli in tal senso[24]. Il Dio
dei cristiani è il Dio dell’Amore,
perché non solo è Uno, ma nello
stesso tempo è Trino. Siccome amare
consiste nel relazionarsi con un tu –
nel dare e ricevere -, un Dio
“solo” (un’unica persona) non
potrebbe essere Amore. Chi altro
potrebbe amare, da tutta l’eternità?
Un Dio solitario, che conosce e ama
solo se stesso, può essere
considerato, in fondo, un essere
molto inquietante.

Il Dio trino è, davvero, il Dio
dell’Amore. Nel suo intimo
scopriamo una vita di donazione e di
dedizione reciproca. Il Padre dà tutto
il suo amore al Figlio; è stato
chiamato il “Grande Amante”. Il
Figlio riceve questo amore e lo
restituisce al Padre; è colui che non



dice mai “no” all’Amore. Lo Spirito è
l’Amore stesso fra i due; è il “con-
diletto”, secondo Ugo di San Vittore:
dimostra che si tratta di un amore
aperto, dove c’è posto per l’altro,
dove c’è posto anche per tutti noi[25].

“Essere al mondo vuol dire: essere
amato da Dio”, afferma Gabriel
Marcel. Dunque, un credente può
sentirsi protetto e sicuro. Può
comprovare che i suoi desideri più
profondi sono soddisfatti.

4. Andare all’essenziale. Quando
parliamo della fede è importante
andare all’essenziale: il grande
amore di Dio verso di noi, la vita
appassionante di Cristo, l’azione
misteriosa dello Spirito nella nostra
mente e nel nostro cuore...
Dobbiamo rifuggire da ciò che fanno
quelli che vogliono togliere forza al
cristianesimo: riducono la fede alla
morale e la morale al sesto
comandamento. In ogni caso,



conviene far capire molto
chiaramente che la Chiesa dice un sì
all’amore; e che, per salvaguardare
l’amore, dice un no alle deformazioni
della sessualità.

Benedetto XVI ha scelto questo stesso
modo di agire. Dopo l’Incontro
Mondiale delle Famiglie a Valencia, ha
concesso un’intervista alla Radio
Vaticana, nella quale, fra l’altro, gli
hanno chiesto: “Santo Padre, a
Valencia Lei non ha parlato né
dell’aborto, né dell’eutanasia, né del
matrimonio gay. È stata una sua
precisa intenzione?”. Il Papa ha
risposto: «Naturalmente sì. Se uno ha
così poco tempo non può subito
cominciare con il dire “No”. Bisogna
sapere prima che cosa veramente
vogliamo dire, non vi pare? E il
cristianesimo [...] non è un cumulo di
proibizioni, ma una opzione positiva.
Ed è molto importante che lo torni a
capire, poiché questa consapevolezza
oggi è quasi completamente



scomparsa. Si è sentito dire tanto su
ciò che non è permesso, che ora
bisogna dire: Ma noi abbiamo
un’idea positiva da proporre [...].
Anzitutto, dunque, è importante
mettere in rilievo ciò che
vogliamo»[26].

5. Un linguaggio chiaro e semplice.
Quando ero una studentessa a
Colonia, una volta dovetti preparare
un lavoro lungo e difficile per un
seminario dell’Università. Prima di
consegnarlo al professore, l’ho fatto
vedere a un collega più grande, che
lo lesse con interesse e poi mi diede
un consiglio amichevole che non ho
mai dimenticato: “Sta bene – mi disse
-. Ma se vuoi avere un bel voto, devi
dire le stesse cose in un modo molto
più complicato”.

Siamo fatti così. Certe volte
confondiamo complicato con
intelligente, e dimentichiamo che Dio
– la somma Verità – è, nello stesso



tempo, la somma semplicità. Il
linguaggio della fede parla con
semplicità delle realtà ineffabili.
“Preferisco dire cinque parole con la
mia intelligenza per istruire anche
gli altri, piuttosto che diecimila
parole con il dono delle lingue”,
avverte San Paolo[27].

Si possono usare immagini per
avvicinare il mistero trinitario al
nostro spirito (nella semplicità delle
immagini troviamo più verità che nei
grandi concetti). Una delle più
comuni è quella del sole, la sua luce e
il suo calore; o anche la sorgente, il
fiume e il mare, un paragone molto
apprezzato dai Padri greci[28] (dato
che i Padri della Chiesa si esprimono
spesso per immagini, la loro teologia
è sempre moderna). Si possono
cercare anche aneddoti, citazioni
della letteratura o scene di film. Ai
tempi del Vaticano II, gli esperti
furono invitati a esprimersi con un
linguaggio comprensibile: “Si



abbandoni ogni linguaggio esangue e
arido, la dissezione carica di
affermazioni concettualiste, per
adottare un linguaggio più vivo e
concreto, simile a quello della Bibbia
e degli antichi Padri. Si abbandoni il
sovraccarico di discussioni
secondarie e di ‘questioni’ di
semplice curiosità... Rivolgere a una
persona un discorso astruso,
difficilmente comprensibile... ha in
sé qualcosa di oltraggiante e
irrispettoso, sia per la verità che per
la persona che ha il diritto di
capire”[29].

Chi non capisce ciò che l’altra
persona sta dicendo, non può
esprimere i propri dubbi, non può
fare ricerche liberamente per conto
proprio. Dipende dall’altro, e da lui
può essere manipolato facilmente.

6. Un linguaggio esistenziale. Nello
stesso modo, l’altro ha il diritto di
conoscere tutta la verità. Se



reprimiamo una parte della fede,
creiamo confusione e non diamo
all’altro un vero aiuto. Daniélou lo
dice chiaramente: “La condizione
fondamentale di un dialogo sincero
con un non cristiano è dirgli: ho
l’obbligo di dirti che un giorno tu
incontrerai la Trinità”[30].

Occorre spiegare agli altri la propria
fede quanto più chiaramente e
integralmente sia possibile[31]. Con
questo, d’altra parte, pratichiamo la
sincerità in qualunque relazione
umana: vogliamo far conoscere la
nostra identità, vale a dire, nel nostro
caso, l’identità cristiana. L’altro vuol
sapere chi sono io. Se non parliamo,
con diligenza, di tutti gli aspetti della
fede, gli altri non potranno accettarci
come siamo realmente, e la nostra
relazione diventerà sempre più
superficiale, più deludente, finché,
prima o poi, s’interromperà.



Però non vogliamo soltanto far
conoscere il nostro progetto di vita,
ma desideriamo incoraggiare gli altri
a lasciarsi affascinare e conquistare
dalla figura luminosa di Cristo.

A questo punto si manifesta il
carattere esistenziale e dinamico del
linguaggio sulla fede, che invita gli
altri a entrare, un po’ alla volta, nella
vita cristiana, che è dialogo e
intimità, corrispondenza all’amore e,
allo stesso tempo, una grande
avventura: «l’avventura della fede».

Nota finale. Credere in Dio significa
camminare con Cristo, pur in mezzo
a tutte le lotte che sosteniamo, verso
la casa del Padre[32]. Ecco perché a
poco servono gli sforzi, e ancor meno
i sermoni. Il nostro linguaggio è
molto limitato. La fede è un dono di
Dio, e lo è anche il suo
perfezionamento. Possiamo invitare
gli altri a chiederla, insieme a noi,
umilmente dall’alto. La meta del



nostro parlare di Dio consiste
nell’indurre tutti a parlare con Dio.
Anche Nietzsche, che ha combattuto
il cristianesimo per lunghi decenni,
alla fine della vita ha composto un
poema impressionante “Al Dio
sconosciuto”, che si può considerare
una vera preghiera:

“Torna indietro con tutte le tue
torture! Tutte le lacrime mie corrono
a te, e l’ultima fiamma del mio cuore
s’accende per te. Oh torna indietro,
mio Dio sconosciuto! Dolore mio!
Felicità mia ultima!”[33].

Jutta Burggraf

[1] F. Nietzsche, La gaia scienza, n.
255.

[2] Cfr. le statistiche pubblicate da J.
Flynn. Analfabetismo religioso, in
“Zenit” (Agenzia Internazionale di
Informazione, Roma), 3-V-2007.



[3] Cfr. M. Guerra, Historia de las
religiones, Pamplona 1980, vol. 3.

[4] Cfr. Concilio Vaticano II,
Costituzione pastorale Gaudium et
Spes (GS), n. 4.

[5] Cfr. R. Guardini, Lettere dal lago
di Como, Morcelliana, Brescia 1993.

[6] D. Bonhoeffer, Predigetn,
Auslegungen, Meditationen I, 1984,
pp. 196-202.

[7] Cfr. Y. Congar, Situación y tareas
de la teología de hoy, Salamanca
1970: “Se la Chiesa vuole avvicinarsi
ai veri problemi del mondo attuale,
deve aprire un nuovo capitolo di
epistemologia teologico-pastorale.
Invece di partire solamente dal dato
della rivelazione e della tradizione,
come in genere ha fatto la teologia
classica, dovrà partire da fatti e
problemi provenienti dal mondo e
dalla storia. E questo è molto meno
comodo; però non possiamo



continuare a ripetere cose antiche,
partendo da idee e problemi del XIII
o XIV secolo. Dobbiamo partire dalle
idee e dai problemi di oggi, come da
un dato nuovo, che è sicuramente
necessario chiarire mediante il dato
evangelico di sempre, ma senza poter
utilizzare le elaborazioni acquisite
nella tranquillità di una tradizione
certa”, pp. 89 e ss.

[8] Il Concilio cambia la modalità
abituale della riflessione teologica e
comincia a contemplare il mondo di
oggi, con i suoi squilibri, timori e
speranze; si apre ai segni dei tempi.
“Il popolo di Dio, mosso dalla fede,
per cui crede di essere condotto dallo
Spirito del Signore, che riempie
l’universo, cerca di discernere negli
avvenimenti, nelle richieste e nelle
aspirazioni, cui prende parte insieme
con gli altri uomini del nostro tempo,
quali siano i veri segni della
presenza o del disegno di Dio”. GS, 11
e 44; cfr. 4-10. Cfr. Giovanni XXIII,



bolla Humanae salutis (25-XII-1961),
con la quale il Papa convocava il
Concilio Vaticano II. Idem, Enciclica 
Pacem in terris (11-IV-1963), 39.

[9] Cfr. Concilio Vaticano II, Decreto 
Unitatis redintegratio, 6.

[10] J.L. Martín Descalzo, Razones
para la alegría, 8ª ed., Madrid 1988,
p. 42.

[11] Cfr. E. Schockenhoff, Zur Lüge
verdammt, Freiburg 2000, p. 73.

[12] Sant’Agostino, Confessioni 1, 8.
Nello stesso tempo, l’espressione dei
sentimenti è modulata dalla cultura.
Comprendere il valore espressivo di
un gesto, di uno sguardo o di un
sorriso indica che si è dentro una
determinata cultura.

[13] J. Daniélou, El misterio de la
historia. Un ensayo teológico, San
Sebastián 1963, pp 39 ss.



[14] S. Weil, Gravity and Grace, New
York 1952, p. 117. [15] Gertrud von Le
Fort, Unser Weg durch die Nacht, en 
Die Krone der Frau, Zürich 1950, pp.
90 e ss.

[16] Cfr. Giovanni Paolo II,
Esortazione apostolica Familiaris
consortio, 14 e 36.

[17] Is 43, 1-4; 49, 15-16.

[18] Su questa linea si spiega, in
parte, il fenomeno della teologia
femminista radicale. Perché tante
persone non vogliono più parlare di
“Dio Padre”? Non sono poche quelle
alle quali viene impossibile rivolgersi
a Dio come “Padre”, perché hanno
avuto esperienze sgradevoli con i
propri padri.

[19] Cfr. J. Bradshaw, Das Kind in uns,
München 1992, p. 66.

[20] M. Malinski, A. Buyak, Juan
Pablo II: historia de un hombre,



Barcellona 1982, p. 106. In certe
situazioni, tuttavia, la Chiesa deve
insegnare con autorità, ma senza
“autoritarismo”, vale a dire, con
autorità e umiltà.

[21] Si parla anche di una “teologia
narrativa” che tenta di scoprire
l’azione dello Spirito nel mondo
attraverso gli avvenimenti e i fatti
concreti. Alcuni autori raccontano la
propria vita (cfr. J. Sudbrack, Gottes
Geist ist konkret. Spiritualitat im
christlichen Kontext, Würzburg 1999,
pp. 3-31), altri prendono esempi dalla
letteratura o dalla storia per
illustrare come Dio opera in tutti gli
avvenimenti (cfr. V. Codina, Creo en
el Espíritu Santo. Pneumatología
narrativa, cit., pp. 11-27 e pp.
179-185). La pneumatologia
narrativa alcune volte diventa
agiografia. Il fatto che alcuni grandi
santi si convertirono grazie alla
lettura della vita di altri santi è
significativo. Per esempio, Edith



Stein scoprì la fede leggendo la
“autobiografia” di Teresa di Gesù.
Hans Urs von Balthasar e René
Laurentin hanno cominciato, fra
l’altro, a fare teologia a partire dai
santi che hanno un messaggio molto
concreto per i loro contemporanei e
per le generazioni successive (Cfr.
H.U. von Balthasar, Thérese de
Lisieux. Geschichte einer Sendung,
Koln 1950. R. Laurentin, Vie de
Bernadette, Paris 1978. Idem, Vie de
Catherine Labouré, Paris 1980).

[22] “Bonum potest inveniri sine
malo; sed malum non potest inveniri
sine bono”, San Tommaso d’Aquino, 
Summa theologiae I-II, q. 109, a. 1, ad
1.

[23] “Omne verum, a quocumque
dicatur, a Spiritu Sancto est”, idem, 
De veritate, q. 1, a. 8.

[24] Cfr. Benedetto XVI, Enciclica 
Deus Caritas est (25-XII-2005).



[25] Cfr. Sant’Agostino, “Ecco qui che
sono tre: l’Amante, l’Amato e
l’Amore”, De Trinitate, VIII 10, 14: PL
42, 960.

[26] Cfr. Benedetto XVI, Intervista
concessa alla Radio Vaticana e a
quattro catene televisive tedesche in
occasione di un suo imminente
viaggio in Germania, Castelgandolfo
5-VIII-2006.

[27] 1 Cor 14, 19.

[28] Si tratta evidentemente di
immagini molto imperfette, che
richiedono sempre altre spiegazioni.

[29] G. Philips, Deux tendances dans
la théologie contemporaine, in Nouv.
Rev. Théol (1963/3), p. 236.

[30] J. Daniélou, Mitos Paganos,
misterio cristiano, Andorra 1967, p.
123.



[31] Arriverà il momento in cui sarà
possibile introdurre – con grande
attenzione – alcuni termini “tecnici”
– come persona, relazione o natura -,
che sono stati utilizzati al momento
di formulare i grandi dogmi. La
teologia – come qualunque scienza –
ha una terminologia molto precisa
dalla quale non possiamo
prescindere. Molte parole delle
formule dogmatiche provengono
dall’ambito filosofico; dopo una
lunga storia di dispute tra fede e
filosofia, finirono per diventare
espressione specifica di ciò che la
fede può dire di se stessa. Pertanto,
queste parole non sono soltanto
linguaggio del platonismo,
dell’aristotelismo o di ogni altra
filosofia, ma appartengono al
linguaggio specifico della fede.
Certamente, la rivelazione supera
tutte le culture; ma nel trasmettere la
Buona Novella di Cristo, si trasmette
anche una certa cultura.



[32] Cfr. Fil 3, 20.

[33] Cfr. F. Nietzsche, in F. Würzbach
(ed.), Das Vermiichtnis Friedrich
Nietzsches, Salzburg-Leipzig 1940.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/comunicare-la-
fede/ (08/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/comunicare-la-fede/
https://opusdei.org/it-it/article/comunicare-la-fede/
https://opusdei.org/it-it/article/comunicare-la-fede/

	Comunicare la fede

