
opusdei.org

Come in un film | La
prova del deserto

La vita di Gesù non è stata
esente da difficoltà. Prima di
cominciare il ministero
pubblico trascorse quaranta
giorni di digiuno e di penitenza
nel deserto, dove subì anche le
tentazioni del demonio. Quella
esperienza ci può mostrare una
via per considerare che le
difficoltà sono delle occasioni
per rendere più matura la
nostra vocazione cristiana.

16/02/2024



Di solito la trama di un buon film ha
alcuni momenti conflittuali: se il
protagonista non dovesse affrontare
problemi, forse la storia sarebbe
monotona e prevedibile; invece sono
proprio queste vicissitudini a
rendere emozionante un film. Lo
spettatore può riflettere allora su
come l’attore va superando i
differenti contrattempi fino a
raggiungere quello che tanto
desiderava. E alla fine di questo
processo, che ha avuto i suoi alti e
bassi, spesso si sentirà trasformato: il
personaggio che aveva cominciato il
film sarà diverso da quello del finale.

Anche nella storia di qualunque
persona sono presenti queste
situazioni conflittuali. Non esistono
biografie senza momenti di dolore, di
incertezza o di stanchezza. Così,
insieme con i momenti buoni, anche
queste situazioni di conflitto ci
permettono di crescere negli ideali
che orientano la nostra vita. Lo



stesso Gesù volle fare un’esperienza
simile: trascorse quaranta giorni di
fame e di sete nel deserto, dove fu
sottoposto alle tentazioni del
demonio (cfr. Mt 4, 1-11).

Scegliere chi vogliamo essere

Dopo che Cristo riceve nelle acque
del Giordano una manifestazione del
Paraclito e dell’amore di suo Padre,
viene condotto dallo stesso Spirito
nel deserto «per essere tentato dal
diavolo» (Mt 4, 1). Invece di
accontentarsi del successo facile
davanti alle moltitudini del
Giordano, preferisce preparare la
sua vita pubblica con il sapore agro-
dolce del ritiro e della prova. «Anche
Gesù è stato tentato dal diavolo e
accompagna ognuno di noi nelle
nostre tentazioni. Il deserto
simboleggia la lotta contro le
seduzioni del male per imparare a
scegliere la vera libertà. Gesù, infatti,
vive l’esperienza del deserto appena



prima di iniziare la sua missione
pubblica. È proprio attraverso questa
lotta spirituale che Egli conferma
decisamente quale genere di Messia
intenda essere»[1].

Mediante le tentazioni che si possono
presentare nel corso della giornata,
anche noi possiamo confermare
decisamente chi intendiamo essere.
Se Dio le permette, è proprio per
farci scoprire la nostra verità e
purificare il nostro amore, in modo
che i nostri desideri tendano ad esso.
«La lotta del cristiano non ha soste,
perché nella vita interiore si verifica
quel continuo cominciare e
ricominciare che impedisce che a un
dato momento la superbia ci faccia
considerare perfetti. È inevitabile
che vi siano molte difficoltà nel
nostro cammino, se non trovassimo
ostacoli, non saremmo creature di
carne ed ossa. Vi saranno sempre
delle passioni pronte a trascinarci in
basso, e dovremo sempre difenderci



da tali deliri, più o meno
veementi»[2].

Il Signore non ci lascia soli. Nello
stesso tempo in cui proviamo la
tentazione, possiamo far conto sulla
mano tesa di Gesù che ci aiuta a
perseverare. Attraverso queste prove
possiamo comprendere meglio chi
vogliamo essere e scegliere
liberamente gli ideali che ci
muovono. Cristo ci comprende
meglio di nessun altro quando ci
dibattiamo nel dilemma tra ciò che
vogliamo essere e il bene apparente
che la prova mette a nostra
disposizione. La maniera in cui Egli
visse l’esperienza del deserto ci potrà
aiutare a valutare le tentazioni con
maggiore realismo: non è cedendo o
dialogando con esse che troveremo la
pace, ma abbracciando con decisione
l’amore che ispira la nostra vita.

Dare ascolto alla fame



In quanto vero uomo, dopo aver
trascorso quaranta giorni di stretto
digiuno e di profonda preghiera,
Gesù sente fame. Non si tratta di un
appetito normale, e neppure di una
semplice necessità umana: è una
fame per la sopravvivenza. Il Signore
è al limite delle sue forze umane.
Possiamo immaginarlo estenuato,
con lo sguardo rivolto all’arido e
sconfinato paesaggio, finché si posa
su alcune piccole rocce lontane. E
l’immaginazione, che sempre
trasforma la necessità in sogni, forse
lo avrà condotto sulle vie dei suoi
cari ricordi, quando mangiava le
pietanze semplici ma saporite che
con tanto affetto gli avrà preparato
sua madre. È proprio in una
situazione come questa che apparve
sulla scena il tentatore: «Se tu sei
figlio di Dio, di’ che queste pietre
diventino pane» (Mt 4, 3).

Adamo ed Eva soccombettero a
un’altra insinuazione del demonio,



quando si lasciarono sedurre dalla
bellezza del frutto dell’albero invece
che dalla comunione con Dio (cfr. Gn
3, 1-6). Anche il popolo d’Israele
cadde nella disperazione, quando si
trovava nel deserto, per la mancanza
di cibo, ricordando con nostalgia le
verdure che tutti potevano mangiare
quando erano schiavi in Egitto (cfr. 
Nm 11, 5). Si tratta di una prova che,
in fin dei conti, porta a riflettere sulle
gerarchie del nostro cuore e a
interrogarsi su ciò che veramente
conta nella vita. «Superare la
tentazione di sottomettere Dio a sé e
ai propri interessi, o di metterlo in
un angolo, e convertirsi al giusto
ordine di priorità, dare a Dio il primo
posto, è un cammino che ogni
cristiano deve percorrere sempre di
nuovo»[3].

Quando la necessità sembra
ribellarsi nel suo intimo e
rivendicare i propri diritti, Gesù
mostra la vera fonte della sua pace,



quello che sa che lo rende felice:
«Non di solo pane vivrà l’uomo, ma
di ogni parola che esce dalla bocca di
Dio» (Mt 4, 4). Cristo non nega di
avere fame; però non vuole
soddisfarla con un cibo qualunque,
ma con quello che lo sazia fino in
fondo: essere fedele alla chiamata a
redimere tutti gli uomini. «Il mio
cibo è fare la volontà di colui che mi
ha mandato e compiere la sua
opera» (Gv 4, 34), dirà ai discepoli in
un altro momento.

Il Signore rivela che, quando appare
la tentazione, il primo passo è
riconoscerla come tale. Comportarsi
come se nulla fosse, fingendo che in
realtà non si ha fame, può provocare
una tensione latente che un po’ per
volta andrà facendo desiderare e
guardare con interesse ciò che in un
primo momento si respingeva. Per
questo Dio ci invita ad ascoltare la
fame che ha il nostro cuore in modo
da non riempirlo con i primi sassi



che troviamo. Attraverso l’esperienza
della nostra necessità, possiamo
comprendere un messaggio. Ci
rendiamo conto che il Signore non
vuole che spegniamo questa fame
con il frutto di un albero o con le
vivande egiziane, perché potrebbero
solo mitigarla. La sua proposta, di
fronte a tale necessità, è piuttosto di
riempire il cuore di quello che nella
nostra vita è realmente importante:
l’amore a Dio e agli altri.

Preferire la volontà divina

Il demonio non si dà per vinto. Gesù
Cristo gli permette di tentarlo con
ancora più forza in modo che noi ci
rendiamo conto con maggiore
chiarezza della sua identificazione
con la volontà di suo Padre e della
sua profonda vicinanza all’uomo
peccatore. Il tentatore porta Gesù
nella parte più alta del tempio. Il
vento colpirà il suo volto scoperto e
affaticato; i suoi piedi sosterranno a



malapena il peso del suo corpo
traballante per la stanchezza. I suoi
occhi, che certe volte piangeranno
amaramente per gli abitanti della
Città Santa, attraverseranno con il
suo amore ogni tetto e percorreranno
ognuna delle sue stradine. Non
sarebbe questo un buon momento
per rivelare con perfetta chiarezza la
sua vera identità? La stridula voce
del demonio rompe all’improvviso il
denso silenzio dovuto all’altezza. «Se
tu sei Figlio di Dio, gettati giù; sta
scritto infatti: “Ai suoi angeli darà
ordini a tuo riguardo ed essi ti
porteranno sulle loro mani perché il
tuo piede non inciampi in una
pietra”» (Mt 4, 5).

In seguito a una malevola
insinuazione del serpente, Adamo ed
Eva sospettarono di Dio. Perché non
vuole che mangiamo di quell’albero?
Durante i quarant’anni passati nel
deserto, anche gli israeliti
diffidarono della libertà che il



Signore aveva loro offerto. Non era
preferibile il nostro passato come
schiavi a questa libertà piena di
sofferenze? In ogni tentazione si
ipotizza la possibilità dell’assenza di
Dio, della sua impotenza o della sua
lontananza. Forse lo si ricorda come
una compagnia del passato, che un
tempo ci è stata vicino ma che ormai
non lo è più. È facile riconoscere il
Signore quando le cose vanno bene,
godendo delle meraviglie dell’Eden o
contemplando i prodigi da lui
compiuti per liberare Israele dalla
schiavitù; ma quando sorgono i
conflitti sembra che questi segni
svaniscano: vorremmo allora una
manifestazione straordinaria, più
chiara, della vicinanza di Dio.
Possiamo allora pensare che, se non
ci salva immediatamente, in realtà
non è un Padre tanto buono come
immaginavamo.

Gesù proverà ancora una volta una
tentazione di questo genere poco



prima di morire, quando uno dei
ladroni gli dice: «Non sei tu il Cristo?
Salva te stesso e noi» (Lc 23, 39). Si
tratta di un ragionamento che segue
una logica schiacciante: se realmente
puoi tutto, esci da questa situazione e
salva anche noi. Invece
l’atteggiamento dell’altro ladrone è
differente: «Noi [siamo qui]
giustamente, perché riceviamo
quello che abbiamo meritato per le
nostre azioni» (Lc 23, 40). Non si
ribella al destino che lo aspetta, ma
accetta la sua condizione. Perciò non
supplica il Signore che cambi la
realtà nè che risolva
immediatamente i suoi problemi, ma
riconosce la sua regalità e gli chiede
di non dimenticarsi di lui: «Ricordati
di me quando entrerai nel tuo
Regno» (Lc 23, 42). La sua preghiera
non è una richiesta – dimostrami che
sei il Salvatore -, ma un atto di
abbandono nelle mani del Messia -
«Tu lo vuoi, Signore?... Anch’io lo
voglio!»[4].



«Sta scritto anche “Non metterai alla
prova il Signore Dio tuo”» (Mt 4, 7).
Cristo respinse la seconda tentazione
nel deserto – e anche quella che gli
proposero sulla croce – accettando
con ancora più forza la volontà di
suo Padre: accetta che la salvezza si
compia come Egli vuole. Non volle
sottoporlo a prova né ricorrere a
scorciatoie che alleviassero il suo
dolore, perché sapeva che cercava
soltanto il suo bene, anche se a volte
era difficile scoprirlo. «Quando ti
abbandonerai sul serio nel Signore,
imparerai a contentarti di ciò che
avviene e a non perdere la serenità
se le faccende – malgrado tu abbia
messo tutto l’impegno e i mezzi
opportuni – non riescono secondo i
tuoi gusti... Perché saranno “riuscite”
come sarà parso conveniente al
Signore»[5].

Liberarsi dagli idoli



Ora c’è un’ultima prova che aspetta
Gesù. Il demonio, astuto e
perseverante, lo porta su un monte
altissimo dal quale è possibile
scorgere i numerosi regni del mondo,
tutta la gloria e il potere degli
uomini. Egli non era forse il Re
dell’universo? Non era venuto per
radunare tutti i popoli e le nazioni
nel regno dei figli di Dio? Basterebbe
un solo gesto perché il tentatore lo
aiutasse a compiere definitivamente
la sua missione. «Tutte queste cose io
ti darò se, gettandoti ai miei piedi, mi
adorerai» (Mt 4, 9). Ma le ginocchia
di Gesù non si piegano.

Adamo ed Eva, non avendo fiducia in
Dio, preferirono erigersi essi stessi a
Dio. Anche gli Israeliti, quando
attraversarono il deserto, alcune
volte decisero di costruire delle
divinità proprie, a misura delle loro
illusioni e come riflesso dei propri
volti. Ogni volta che l’uomo diffida di
suo Padre, finisce con l’adorare sé



stesso. E invece di riporre la propria
speranza nel misterioso ma eterno
potere divino, decide di
accontentarsi della propria gloria
passeggera, sebbene sia
insignificante e svanisca facilmente.
Forse oggi il demonio non ci
offrirebbe «tutti i regni del
mondo» (Mt 4, 8), ma certamente
quei piccoli regni che forse
desideriamo segretamente in cuor
nostro, e ci convince che questo ci
farà sufficientemente felici per
andare avanti. Divinizziamo così
delle realtà che non sono Dio, ma
«catene che rendono schiavi».

Il Signore ci ha creato perché le
nostre aspirazioni si dirigano verso
di lui. Siamo fatti per condividere la
sua natura divina – come volevano
Adamo ed Eva – e per essere felici –
come cercavano gli israeliti nel
deserto. Ma per far questo occorre
imparare a liberarsi dagli idoli che
snaturano il percorso verso la



pienezza. «Il dinamismo del
desiderio è sempre aperto alla
redenzione. Anche quando esso si
inoltra su cammini sviati, quando
insegue paradisi artificiali e sembra
perdere la capacità di anelare al vero
bene. Anche nell’abisso del peccato
non si spegne nell’uomo quella
scintilla che gli permette di
riconoscere il vero bene, di
assaporarlo, e di avviare così un
percorso di risalita, al quale Dio, con
il dono della sua grazia, non fa
mancare mai il suo aiuto. Tutti, del
resto, abbiamo bisogno di percorrere
un cammino di purificazione e di
guarigione del desiderio. Siamo
pellegrini verso la patria celeste,
verso quel bene pieno, eterno, che
nulla ci potrà più strappare. Non si
tratta, dunque, di soffocare il
desiderio che è nel cuore dell’uomo,
ma di liberarlo, affinché possa
raggiungere la sua vera altezza»[6].



La superbia ci fa credere che non
abbiamo bisogno del Signore; però
Gesù non si lascia ingannare dal
miraggio che gli presenta il demonio.
Sa che appena fuori Gerusalemme,
sul Calvario, si apriranno
definitivamente le porte del
paradiso. Dalla croce ci mostrerà in
che cosa consiste la vera felicità: dare
la vita per amore. «Vattene, Satana!
Sta scritto infatti : “Il Signore, Dio
tuo, adorerai; a lui solo renderai
culto”» (Mt 4, 10).

* * *

San Matteo conclude il racconto delle
tentazioni precisando che il diavolo
se ne andò e vennero gli angeli a
servire Gesù (cfr. Mt 4, 11). A volte le
forze del demonio sembrano
invincibili. Le tensioni alle quale egli
sottopone può sembrare che non
debbano finire mai. Ed è proprio
questo ciò che egli cerca: toglierci la
speranza e farci credere che l’unica



possibilità consista nel cedere a ciò
che egli propone. Invece la maniera
in cui Gesù sopporta le tentazioni ci
dimostra che questo modo di pensare
è sbagliato e che la vittoria è invece
possibile. Alla fine, «il diavolo è il
grande bugiardo, il padre della
menzogna. Sa parlare bene, è
persino capace di cantare per
ingannarci. È uno sconfitto, ma si
muove come un vincitore. La sua
luce è brillante come i fuochi
artificiali, ma non dura, si spegne,
mentre quella del Signore è fievole
ma stabile»[7].

Cristo può aiutarci ad accettare le
tentazioni con serenità e a vincere
ogni paura nei momenti di dubbio e
di debolezza, perché sa che nessuna
azione del demonio sarà superiore
alle forze umane assistite dalla
grazia (cfr. 1 Cor 10, 13). Gesù non
dialoga in nessun momento con il
tentatore, immaginando che cosa
succederebbe se accettasse una delle



sue proposte. Invece, taglia
decisamente, prendendo una
risoluzione ferma. Ed è così che
risponde agli inviti del demonio:
scegliendo il bene che quello vuole
nascondergli. Non vuole cibarsi di
pane, ma della parola divina; non
vuole mettere Dio alla prova, ma si
fida di lui; non vuole i regni del
mondo, ma vuole servire soltanto
suo Padre.

In tal modo il Vangelo ci mostra il
Signore come «il nuovo Adamo,
rimasto fedele mentre il primo ha
ceduto alla tentazione. Gesù compie
perfettamente la vocazione d’Israele:
contrariamente a coloro che in
passato provocarono Dio durante i
quarant’anni nel deserto (cfr. Sal 95,
10), Cristo si rivela come il Servo di
Dio obbediente in tutto alla divina
volontà»[8]. La vittoria del Signore sul
tentatore torna anche a nostro
beneficio: «Infatti non abbiamo un
sommo sacerdote che non sappia



prendere parte alle nostre debolezze:
egli stesso è stato messo alla prova in
ogni cosa come noi, escluso il
peccato» (Eb 4, 15). Cristo «non solo
conosce in quanto Dio la debolezza
della nostra natura, ma in quanto
uomo ha sperimentato anche le
nostre sofferenze, pur essendo privo
di peccato. In quanto conosce bene la
nostra debolezza può concederci
l’aiuto di cui abbiamo bisogno, e nel
giudicarci emetterà la sua sentenza
tenendo conto di questa
debolezza»[9].

Dopo questo episodio Gesù
comincerà la sua vita pubblica. In
quei quaranta giorni trascorsi nel
deserto ha voluto rafforzare il suo
spirito in vista della sua missione di
redenzione, che sarà aspra ed
esigente. Anche i deserti che
possiamo attraversare nella nostra
vita – tentazioni, crisi, contrarietà – ci
possono essere di aiuto per maturare
la nostra vocazione cristiana e



possono essere un momento di
grazia. Cristo, prendendoci per
mano, ci aiuterà a percorrerli,
sapendo che in ogni deserto si
nasconde Dio.

[1] Papa Francesco, Angelus, 6-
III-2022.

[2] È Gesù che passa, n. 75.

[3] Benedetto XVI, Udienza, 13-
II-2013.

[4] Cammino, n. 762.

[5] Solco, n. 860.

[6] Benedetto XVI, Udienza, 7-
XI-2012.

[7] Papa Francesco, Omelia, 8-V-2018.

[8] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 539.



[9] Teodoreto di Cirro, Interpretatio
ad Hebraeos, ad loc.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/come-in-un-film-
la-prova-del-deserto/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/come-in-un-film-la-prova-del-deserto/
https://opusdei.org/it-it/article/come-in-un-film-la-prova-del-deserto/
https://opusdei.org/it-it/article/come-in-un-film-la-prova-del-deserto/

	Come in un film | La prova del deserto

