
opusdei.org

Che cos’è la libertà?
La persona è
davvero libera?

«Dio da principio creò l’uomo e
lo lasciò in balia del suo proprio
volere» (Sir 15, 14). Che cosa
significa che la persona è
libera? Che cos’è la libertà?

05/04/2019

Sommario

1. Le diverse dimensioni della
libertà.

2. Libertà e responsabilità



3. La libertà umana e la salvezza

Ti può interessare • Il rispetto
cristiano alla persona e alla sua
libertà • Un libro elettronico gratuito:
il Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica • Il Devozionario
online • Liberi per costruire il futuro
• La libertà, la legge e la coscienza

1. Le diverse dimensioni della
libertà: libertà di coercizione e
libertà di scelta

La libertà umana ha varie
dimensioni. La libertà di coercizione
è quella di cui gode la persona che è
in grado di realizzare esternamente
ciò che ha deciso di fare, senza
imposizione o impedimenti di agenti
esterni; così si parla di libertà di
espressione, di libertà di riunione,
ecc. La libertà di scelta o libertà
psicologica significa l’assenza di ogni
necessità interna di scegliere una
cosa o l’altra; non si riferisce tanto
alla possibilità di fare, quanto a

https://opusdei.org/it-it/article/il-rispetto-cristiano-per-la-persona-e-la-sua-liberta/
https://opusdei.org/it-it/article/il-rispetto-cristiano-per-la-persona-e-la-sua-liberta/
https://opusdei.org/it-it/article/il-rispetto-cristiano-per-la-persona-e-la-sua-liberta/
https://opusdei.org/it-it/article/compendio-del-catechismo-della-chiesa-cattolica-2/
https://opusdei.org/it-it/article/compendio-del-catechismo-della-chiesa-cattolica-2/
https://opusdei.org/it-it/article/compendio-del-catechismo-della-chiesa-cattolica-2/
https://multimedia.opusdei.org/preghiereonline/
https://multimedia.opusdei.org/preghiereonline/
https://opusdei.org/it-it/article/liberi-per-costruire-il-futuro/
https://opusdei.org/it-it/article/tema-26-la-liberta-la-legge-e-la-coscienza/


quella di decidere autonomamente,
senza essere soggetto a un
determinismo interiore. In senso
morale, la libertà si riferisce invece
alla capacità di rafforzare e amare il
bene, che è l’oggetto della volontà
libera, senza rimanere schiavo delle
passioni disordinate e del peccato. In
questo articolo ci riferiremo
specificamente a quest’ultima
dimensione della libertà.

Il Catechismo definisce la libertà
come «il potere, radicato nella
ragione e nella volontà, di agire o di
non agire, di fare questo o quello, di
porre così da se stessi azioni
deliberate. Grazie al libero arbitrio
ciascuno dispone di sé. La libertà è
nell’uomo una forza di crescita e di
maturazione nella verità e nella
bontà. La libertà raggiunge la sua
perfezione quando è ordinata a Dio,
nostra beatitudine» (Catechismo della
Chiesa Cattolica, 1731).



Meditare con san Josemaría

«Perché, Signore, mi hai dato questo
privilegio che mi rende capace di
seguire le tue orme, ma anche di
offenderti? In questo modo
riusciamo a capire che il retto uso
della libertà consiste nel disporla al
bene, e che il suo orientamento è
sbagliato quando, usando questa
facoltà, l’uomo si dimentica
dell’Amore degli amori, e se ne
allontana. La libertà personale – che
difendo e sempre difenderò con tutte
le mie forze – mi induce a chiedere
con sicura convinzione, pur cosciente
della mia debolezza: che cosa ti
aspetti da me, Signore, perché io
volontariamente lo compia?

Cristo stesso ci risponde: Veritas
liberabit vos, la verità vi farà liberi.
Qual è la verità che inizia e porta a
compimento in tutta la nostra vita il
cammino della libertà? Ve lo dirò
sinteticamente con la gioia e la



sicurezza che derivano dalla
relazione fra Dio e le sue creature:
sapere che siamo opera delle mani di
Dio, che siamo prediletti dalla
Santissima Trinità, che siamo figli di
un Padre eccelso. Chiedo al Signore
che ci aiuti a renderci conto di tutto
questo, ad assaporarlo giorno dopo
giorno: in questo modo agiremo da
persone libere. Non dimenticatelo:
chi non sa di essere figlio di Dio, non
conosce la più intima delle verità che
lo riguardano, e nel suo
comportamento viene a mancare
della padronanza e della signorilità
che contraddistinguono coloro che
amano il Signore al di sopra di tutte
le cose» (Amici di Dio, 26).

«Siamo obbligati a difendere la
libertà personale di tutti, sapendo
che è stato Cristo ad acquistarci
questa libertà; se non facciamo così,
con che diritto potremo proclamare
la nostra libertà? E dobbiamo anche
diffondere la verità, perché veritas



liberabit vos, la verità ci libera,
mentre l’ignoranza rende
schiavi» (Amici di Dio, 171).

«Mi piace questo motto: ‘ogni
viandante segua la sua strada’, quella
che Dio gli ha tracciato, con fedeltà,
con amore, anche se costa» (Solco,
231).

2. Libertà e responsabilità

La libertà comporta la possibilità di
scegliere tra il bene e il male, e
pertanto di crescere nella perfezione
oppure di indebolirsi e peccare. La
libertà caratterizza gli atti
propriamente umani. Diventa una
sorgente di lode o di rimprovero, di
merito o di demerito.

Man mano che una persona accresce
il bene che fa, va diventando anche
più libera. Non c’è vera libertà se non
nel servizio del bene e della giustizia.
Scegliere la disobbedienza e il male
equivale ad abusare della libertà e



conduce alla schiavitù del peccato:
«Rendiamo grazie a Dio, perché voi
eravate schiavi del peccato, ma avete
obbedito di cuore a
quell’insegnamento che vi è stato
trasmessi e così, liberati dal peccato,
siete diventati servi della giustizia»
(Rm 6, 17-18).

La libertà rende l’uomo responsabile
dei propri atti nella misura in cui
sono volontari. Il progresso nella
virtù, la conoscenza del bene e
l’ascesi accrescono la padronanza
della volontà sugli atti personali.

L’imputabilità e la responsabilità di
un’azione possono essere diminuite e
anche annullate a causa
dell’ignoranza, dell’inavvertenza,
della violenza, del timore, delle
abitudini, degli affetti disordinati e di
altri fattori psichici o sociali.

Ogni atto direttamente voluto è
attribuibile al suo autore. Un’azione
può essere indirettamente volontaria



quando è dovuta a una negligenza
riguardo a qualcosa che si sarebbe
dovuta conoscere o fare; per
esempio, un incidente provocato
dall’ignoranza del codice della
strada.

Un effetto può essere tollerato senza
essere voluto da chi agisce; per
esempio, lo sfinimento di una madre
al capezzale di un figlio malato.
L’effetto cattivo non è imputabile se
non è stato voluto né come fine né
come mezzo dell’azione, come la
morte sopravvenuta a chi stava
aiutando una persona in pericolo.
Perché l’effetto cattivo sia
imputabile, è necessario che sia
prevedibile e che colui che agisce
abbia la possibilità di evitarlo; per
esempio, nel caso di un omicidio
commesso da un autista in stato di
ubriachezza.

La libertà si esercita nelle relazioni
tra gli esseri umani. Ogni persona



umana, creata a immagine di Dio, ha
il diritto naturale di essere
riconosciuta come un essere libero e
responsabile. Ogni uomo deve
dimostrare a ogni altro uomo il
rispetto al quale questi ha diritto. Il
diritto all’esercizio della libertà è una
esigenza inseparabile dalla dignità
della persona umana, specialmente
in materia di morale e di religione, e
si concretizza nel fatto che non si può
obbligare nessuno a operare contro
coscienza, né gli si può impedire che
agisca in conformità ad essa in
privato e in pubblico, solo o associato
ad altri, entro i limiti dovuti. Il diritto
alla libertà religiosa è realmente
fondato sulla dignità stessa della
persona umana. (Cfr. Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 1732-1738
Dichiarazione Dignitatis Humanae, n.
2).

Meditare con san Josemaría



«Che triste cosa è avere una
mentalità dispotica, ‘cesarista’, e non
comprendere la libertà degli altri
cittadini, nelle cose che Dio ha
lasciato al giudizio degli
uomini» (Solco, 313).

«Difendo con tutte le mie forze la
libertà delle coscienze, che sta a
significare che a nessuno è lecito
impedire che la creatura renda il
culto a Dio. Bisogna rispettare i
legittimi desideri di verità: l’uomo ha
l’obbligo grave di cercare il Signore,
di conoscerlo e di adorarlo, ma
nessuno sulla terra deve permettersi
di imporre agli altri una fede che non
hanno; e, reciprocamente, nessuno
può arrogarsi il diritto di porre
ostacoli a chi ha ricevuto la fede da
Dio» (Amici di Dio, 32).

«Hai bisogno di formazione, perché
devi avere un profondo senso di
responsabilità, che promuova e
incoraggi l’azione dei cattolici nella



vita pubblica, nel rispetto dovuto alla
libertà di ciascuno e ricordando a
tutti che devono essere coerenti con
la propria fede» (Forgia, 712).

«‘Dio da principio creò l’uomo e lo
lasciò in balia del su proprio
potere’ (Sir 15, 14). Ciò non sarebbe
possibile se non avesse libertà di
scelta. Siamo responsabili davanti a
Dio di tutte le azioni che compiamo
liberamente. Non c’è posto per
l’anonimato; l’uomo si trova di fronte
al suo Signore, e sta alla sua volontà
decidere di vivere da amico o da
nemico. Questo è l’inizio del
cammino della lotta interiore, che è
compito di tutta la vita, perché finché
dura il nostro passaggio sulla terra
nessuno può dire di aver raggiunto la
pienezza della propria libertà.

La fede cristiana, inoltre, ci induce a
garantire a tutti un’atmosfera di
libertà, che incomincia coll’evitare



ogni genere di insidiosa coazione nel
presentare la fede» (Amici di Dio, 36).

3. La libertà umana e la salvezza

La Sacra Scrittura considera la
libertà umana dalla prospettiva della
storia della salvezza. A causa della
prima caduta, la libertà che l’uomo
aveva ricevuto da Dio è rimasta
sottoposta alla schiavitù del peccato,
anche se non si è pervertita
completamente.

Mediante la sua Croce gloriosa, Cristo
ha ottenuto la salvezza per tutti gli
uomini. Li ha riscattati dal peccato
che li teneva soggetti alla schiavitù.
Per questo possiamo godere della
“libertà dei figli di Dio” (Rm 8, 21).

La grazia di Cristo, vale a dire la sua
stessa vita in noi, ci aiuta a vivere
pienamente liberi, in conformità al
senso della verità e del bene che Dio
ha messo nel cuore dell’uomo.



«Dio grande e misericordioso,
allontana ogni ostacolo nel nostro
cammino verso di te, perché nella
serenità del corpo e dello spirito,
possiamo dedicarci liberamente al
tuo servizio» (XXXII Domenica del
Tempo ordinario, Colletta, Messale
Romano). (Cfr. Catechismo della
Chiesa Cattolica, n. 1739-1742).

Meditare con san Josemaría

«Torno a ripetere, e ripeterò sempre,
che il Signore, che ci ha fatto
gratuitamente un grande dono
soprannaturale – la grazia divina –, ci
ha dato anche un gran bene naturale:
la libertà personale, che per non
corrompersi e diventare
libertinaggio, ci richiede integrità,
impegno efficace di comportarci
secondo la legge divina, perché dove
c’è lo Spirito del Signore c’è libertà.

Il Regno di Cristo è regno di libertà:
in esso non vi sono altri servi
all’infuori di coloro che liberamente



si incatenano per Amore a Dio.
Benedetta schiavitù d’amore che ci fa
liberi! Senza libertà è impossibile
corrispondere alla grazia, ed è quindi
impossibile darci liberamente al
Signore per il più soprannaturale dei
motivi: perché ne abbiamo voglia» (È
Gesù che passa, 184).

«Di fronte alla pressione e all’impatto
di un mondo materializzato,
edonista, senza fede..., si può esigere
e giustificare la libertà di non
pensare come “loro”, di non agire
come “loro”?...

– Un figlio di Dio non ha bisogno di
rivendicare questa libertà, perché ce
l’ha guadagnata Cristo una volta per
sempre: però deve difenderla e
dimostrarla in ogni ambiente.
Soltanto così, “loro” capiranno che la
nostra libertà non è vincolata alle
circostanze» (Solco, 423):



«Atto di identificazione con la
Volontà di Dio: Tu lo vuoi, Signore?...
Anch’io lo voglio!» (Cammino, 762).

«Respingete l’inganno di coloro che si
accontentano di gridare tristemente:
libertà, libertà! Molto spesso, tanto
schiamazzare racchiude una tragica
schiavitù: perché la scelta che
preferisce l’errore, non libera;
soltanto Cristo ci libera, perché
soltanto Lui è Via, Verità e
Vita» (Amici di Dio, 26).

«Chi non sceglie – in piena libertà! –
una retta norma di condotta, presto o
tardi subirà le manipolazioni altrui,
vivrà nell’indolenza – come un
parassita –, schiavo delle decisioni
altrui. Sarà esposto ad essere
sballottato da qualunque vento, e
saranno sempre altri a decidere per
lui. Sono come nuvole senza pioggia
portate via dai venti, o alberi di fine
stagione senza frutto, due volte
morti, sradicati, anche se si



nascondono dietro a un continuo
parlottio, dietro a palliativi con i
quali cercano di mascherare la loro
mancanza di carattere, di coraggio,
di onestà.

“Non mi lascio condizionare da
nessuno!”, ripetono ostinatamente.
Da nessuno? Tutti condizionano e
coartano la loro illusoria libertà, che
non si arrischia ad accettare
responsabilmente le conseguenze di
azioni libere, personali. Dove non c’è
amore di Dio, si forma un vuoto
nell’esercizio individuale e
responsabile della libertà: allora –
nonostante le apparenze – tutto è
coazione. L’indeciso, l’irresoluto, è
come materia plasmabile in balìa
delle circostanze; chiunque può
modellarlo a suo capriccio, e a farlo,
innanzitutto, sono le passioni ed le
tendenze peggiori della natura ferita
dal peccato» (Amici di Dio, 29).



«Per perseverare sulle orme di Gesù,
occorre una libertà continua, una
volontà continua, un continuo
esercizio della propria
libertà» (Forgia, 819).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/che-cose-la-
liberta-la-persona-e-davvero-libera/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/che-cose-la-liberta-la-persona-e-davvero-libera/
https://opusdei.org/it-it/article/che-cose-la-liberta-la-persona-e-davvero-libera/
https://opusdei.org/it-it/article/che-cose-la-liberta-la-persona-e-davvero-libera/

	Che cos’è la libertà? La persona è davvero libera?

