
opusdei.org

Card. Jozef Tomko.
Roma, 9 ottobre 2002

Ci troviamo riuniti in questa
chiesa di Sant'Apollinare, e
siamo fedeli di diversi paesi e
continenti per ringraziare la
Santissima Trinità, perché
attraverso il Santo Padre
Giovanni Paolo li ha voluto
introdurre Josemaría Escrivá de
Balaguer, sacerdote e fondatore
dell'Opus Dei, nell'elenco dei
Santi della Chiesa Cattolica.

08/10/2002



Carissimi fratelli e sorelle in Cristo
Signore:

"Alleluja! - proclama una lettura
biblica -, salvezza gloria e potenza
sono del nostro Dio, perché veri e
giusti sono i suoi giudizi" (Ap 19, 1-2).

Ci troviamo riuniti in questa chiesa
di Sant'Apollinare, e siamo fedeli di
diversi paesi e continenti per
ringraziare la Santissima Trinità,
perché attraverso il Santo Padre
Giovanni Paolo li ha voluto
introdurre Josemaría Escrivá de
Balaguer, sacerdote e fondatore
dell'Opus Dei, nell'elenco dei Santi
della Chiesa Cattolica.

Egli è il santo della quotidianità, della
vita ordinaria. Oggi vogliamo
considerare come il nostro Santo
percepiva la semplice vita di lavoro,
come quella di San Giuseppe, la vita
quotidiana di un cristiano, vita di
amicizia, di fatica, di riposo, di
preghiera e di famiglia, di sacrificio e



di gioia, come la concepiva, come
una vita profondamente eucaristica.

Vita di lavoro - vita eucaristica

Devi ottenere che la tua vita sia
essenzialmente, totalmente
eucaristica" ha scritto in Forgia (n.
826). Si può dire che san Josemaría
identifica la ricerca della santità
cristiana con lo sforzo di dare uno
stile eucaristico all'intera vita
quotidiana e, in maniera particolare,
alla propria attività lavorativa.

Nel dire questo, egli ricorda che il
cristiano non può santificare la sua
vita se non introducendola
interamente nel mistero di Cristo,
mistero che si attualizza in modo
sacramentale nell'Eucaristia.
Tuttavia, non termina qui la sua
percezione del profilo eucaristico
della vita quotidiana santificata. Egli
afferma che, in qualche modo, la
Messa non termina mai. C'è una
specie di continuità tra una Messa e



l'altra, che comprende l'intera vita
quotidiana del cristiano, la quale
viene convertita in un vero Fatto di
culto", così lo chiama (Forgia , n.69).
Ma, come avviene il collegamiento, il
ponte tra un'Eucaristia e l'altra, tra
l'Eucaristia e la vita di ogni giorno?

Cristo che passa, Cristo che rimane

San Josemaría lo spiega nel contesto
della riflessione su un'espressione
che gli piaceva molto: Cristo che
passa e Cristo che rimane. Qui
vedeva condensata la vita del
discepolo, del cristiano comune che
vive unito a Cristo, che vive in Cristo
e che porta Cristo agli altri. E,
applicando la sua espressione - Cristo
che passa, Cristo che rimane -
all'attività che riempie la giornata e
la vita del discepolo, essa si traduce
in un triplice sforzo, triplice ma
unificato: "Santificare il lavoro,
santificarsi nel lavoro, santificare gli
altri con il proprio lavoro " (cfr. È



Gesù che passa, n. 122). "Non c'è
lavoro umano che non si possa
santificare, che non sia occasione di
santificazione personale e mezzo per
collaborare con Dio alla
santificazione di coloro che vi
circondano" (Ibid., 10).

Cristo che passa - leggiamo nel
Vangelo di Giovanni, proprio dove
comincia l'Ultima Cena -, Cristo che
passa da questo mondo al Padre (cfr.
Gv 13, I); Cristo Eucaristia ci santifica
quando passa di nuovo tra noi ogni
volta che celebriamo o assistiamo al
santo Sacrificio dell’altare, dove il
Signore si fa presente a ciascuno di
noi, così come apparve lungo il
cammino ai discepoli di Emmaus.
Cristo che passa e che rimane con la
sua presenza nell'Ostia santissima,
per amore dei suoi discepoli, proprio
perché il rinnovo del passare di
Cristo che è l'Eucaristia fruttifichi
nella loro vita quotidiana, perché
apprendiamo che nel suo



nascondimento, nella sua umiltà,
nella sua fedeltà c'è la forza del
cristiano. Cristo che rimane perché
desidera continuare ad essere
compagno, ad essere l'amico che non
viene mai meno, del nostro cammino
terreno.

Se abbiamo la fede viva, se tutta la
nostra vita cristiana è intimamente
unita a quella di Cristo
nell'Eucaristia, la santificazione della
giornata non si presenterà mai come
qualcosa d'impossibile. Noi la
vivremo da figli di Dio: "Tutti quelli
che sono guidati dallo Spirito di Dio,
costoro sono figli di Dio", dice San
Paolo (Rom 8,14). Così, in qualche
modo tutto il giorno e ogni giorno si
trasformerà in una Messa, nella
quale il lavoro quasi non si distingue
dall'orazione, perché ambedue -
lavoro e orazione - si uniscono
nell'unico sacrificio di Cristo al quale
noi aggiungiamo la quotidiana
offerta del nostro lavoro e del nostro



sacrificio. Avviene allora qualcosa di
simile come nella Messa; noi
aggiungiamo la nostra goccia d'acqua
nel calice di vino e questa goccia si
fonde nell'unica offerta eucaristica
che noi offriamo insieme al
sacerdote, come egli ci invita
esplicitamente all'offertorio:
"Pregate, fratelli e sorelle, perché il
mio e vostro sacrificio sia gradito a
Dio Padre onnipotente". Così noi
santifichiamo il nostro lavoro
offrendolo assieme al sacrificio del
Figlio di Dio al Padre. Il simbolismo
eucaristico non è un semplice rituale:
questa goccia d'acqua dice qualcosa,
e dice molto; questa siamo noi, che ci
fondiamo con l'offerta, col sacrificio
di Gesù Cristo.

E dal sacrificio eucaristico noi
torniamo rafforzati alla vita di lavoro
per continuare a santificarlo. Vi
incontriamo - certamente durante la
giornata -, la fatica, il sudore, il
sacrificio. Come dice il Santo Padre



nell'enciclica Laborem Exercens: "Nel
lavoro umano il cristiano ritrova una
piccola parte della croce di Cristo e
l'accetta nello stesso spirito di
redenzione, nel quale il Cristo ha
accettato per noi la sua croce". Ma
egli - il santo Padre - subito
aggiungeva: "Nel lavoro, grazie alla
luce che dalla risurrezione di Cristo
penetra dentro di noi, troviamo
sempre un barlume della vita nuova,
del nuovo bene, quasi come un
annuncio dei "nuovi cieli e della
terra nuova" (cfr. 2Pt 3,13; Ap 21,1), i
quali, proprio mediante la fatica del
lavoro vengono, partecipati
dall'uomo e dal mondo" (Laborem
Exercens, n. 27). Ancora una volta è
Gesù che passa con la sua Croce tra
tanti lavoratori di ogni tipo -
intellettuali e manuali, uomini e
donne - e ci invita a prendere la sua
Croce - e la nostra croce - e
caricarcela sulle nostre spalle;
caricare la sua Croce come ha fatto il
Cireneo. Così noi completiamo ciò



che manca alle sofferenze del
Signore per il bene del Suo Corpo
mistico, una certa cooperazione alla
sua opera redentiva. Il nostro lavoro
umano entra in qualche modo nel
mistero della Croce e della
Risurrezione del Signore e nel
mistero della redenzione che Cristo
ci procurò (cfr. Ebr 9,12). Una cosa
stupenda!

Santificare il lavoro

Ma, come santificare, ancora direi in
concreto, il nostro lavoro? Da queste
considerazioni procedono alcune
indicazioni sul come farlo. Vi è
anzitutto la comunione con Cristo, se
possibile partecipando al Sacrificio
eucaristico, o al meno per mezzo
della comunione spirituale, oppure
unendoci con la Ss.ma Trinità che
abita nei cuori in grazia di Dio: noi
non siamo mai soli; noi siamo
tabernacoli di Dio quando siamo in
grazia. Una comunione che cerca di



identificarsi con Cristo, ossia di fare
proprie, nostre le ansie che il Cuore
di Cristo porta per la salvezza di tutta
l'umanità. Bisogna, come il Santo
Padre dice, accettare il lavoro "con lo
stesso spirito di redenzione, con il
quale Cristo ha accettato la sua croce
per noi", e oggi il mondo ha bisogno
di nuovo della Redenzione di Cristo.
Quest'unione con Gesù ci conduce al
Padre. Il cristiano si trova alla
presenza di Dio ricco di misericordia,
con coscienza di essere suo figlio
adottivo. Ed allora, come insegnava
san Josemaría, "l'esistenza cristiana
si svolge in questo clima di
misericordia divina. È questo
l'ambito dello sforzo di chi vuole
comportarsi come figlio del Padre" (È
Gesù che passa, n. 8).

E vi è poi anche, l'offerta del nostro
lavoro. Il lavoro deve essere offerto
con "spirito da figli adottivi per
mezzo del quale gridiamo: Abbà,
Padre!" attraverso lo Spirito Santo. Si



tratta di porre, per così dire, il nostro
lavoro ai piedi dell'altare, oppure di
versarlo come la goccia d'acqua nel
calice, perché sia unito da Cristo alla
sua offerta al Padre nell'Eucaristia, e
noi lo completiamo con il
ringraziamento e con brevi richiami
durante la giornata, queste preghiere
che sono come piccole lancie di
fuoco, le giaculatorie, che San
Josemaría amava tanto.

L'Eucaristia rimane il momento più
alto della santificazione, della
santificazione del nostro lavoro.
Cristo che passa e Cristo che rimane.
Nella Messa, diceva il nostro "santo
del quotidiano" di sé stesso -
sacerdote - e dei fedeli, "ci poniamo
tutti accanto a Lui, con un solo cuore,
con un solo sentire, con un solo
desiderio di essere buoni cristiani".
Così Cristo "rimane nei nostri cuori -
nel tuo e mio - e nei nostri
tabernacoli". Così vedeva san
Josemaría la realtà della



santificazione in mezzo al mondo,
vale a dire, come qualcosa che si
realizza nella comunità eucaristica
che è la Chiesa, internamente
strutturata attraverso il sacerdozio
comune e il sacerdozio ministeriale.

Per una cultura dei lavoro

Il Santo Padre invita tutti i cristiani
ad arricchire la società con
un'autentica cultura del lavoro. San
Josemaría Escrivá ci offre
abbondanti aiuti per realizzare
questa cultura a partire dalla fede
cristiana. Il lavoro, per quanto possa
essere difficile e sacrificato, alla luce
della Croce di Cristo, può essere
realizzato con amore e portarci a
risorgere, ad alzarci, a vincere sui
nostri peccati e sulle nostre
inquietudini, a seminare la pace e la
giogia tra gli uomini. Il Signore, nel
Vangelo odierno ed attraverso la
voce del Papa, c’invita a prendere il
largo – duc in altum. Impariamo a



santificare il lavoro per santificare la
nostra vita e per prendere molti
pesci, molti frutti del nostro lavoro.
Fratelli e sorelle, che l’intercessione
di san Josemaría ci aiuti in questo
senso assieme a quella di san
Giuseppe, l’infaticabile lavoratore di
Nazaret, e soprattutto a quella di
Santa Maria, sposa castissima di
Giuseppe e Madre nostra benedetta.
Amen.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/card-jozef-
tomko-roma-9-ottobre-2002/

(13/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/card-jozef-tomko-roma-9-ottobre-2002/
https://opusdei.org/it-it/article/card-jozef-tomko-roma-9-ottobre-2002/
https://opusdei.org/it-it/article/card-jozef-tomko-roma-9-ottobre-2002/

	Card. Jozef Tomko. Roma, 9 ottobre 2002

