
opusdei.org

Bibliografia per il
messaggio dell'Anno
Sacerdotale

Raccolta dei testi menzionati
nella bibliografia del messaggio
del Prelato per l'Anno
Sacerdotale. Include i link ai
testi più lunghi.

01/07/2009

SOLCO (499)

Affermi che stai comprendendo a
poco a poco che cosa vuol dire
«anima sacerdotale»... Non ti
arrabbiare se ti rispondo che i fatti



dimostrano che lo comprendi solo in
teoria. Ogni giorno ti capita la stessa
cosa: alla sera, al momento
dell'esame, tanti desideri e propositi;
al mattino e al pomeriggio, nel
lavoro, tutte difficoltà e scuse.

È così che vivi il «sacerdozio santo,
per offrire sacrifici spirituali, graditi
a Dio per mezzo di Gesù Cristo»?

FORGIA (369)

Se agisci — vivi e lavori — al cospetto
di Dio, per ragioni d'amore e di
servizio, con anima sacerdotale,
anche se non sei sacerdote, tutto il
tuo agire acquista un genuino senso
soprannaturale, che mantiene tutta
la tua vita unita alla fonte di tutte le
grazie.

E' GESU' CHE PASSA 79.

Per mezzo dell'Ordine Sacro, Dio
nostro Padre ha reso possibile che
alcuni fedeli, in virtù di una nuova e



ineffabile infusione dello Spirito
Santo, ricevano nell'anima un
carattere indelebile che li configura a
Cristo Sacerdote perché possano
agire in nome di Gesù, Capo del
Corpo Mistico. Grazie al loro
sacerdozio ministeriale, che
differisce dal sacerdozio comune dei
fedeli non solo in grado, ma
nell'essenza, i ministri sacri possono
consacrare il Corpo e il Sangue di
Cristo, offrire a Dio il Santo
Sacrificio, perdonare i peccati nella
confessione sacramentale ed
esercitare il ministero della dottrina 
in iis quae sunt ad Deum, in tutto e
soltanto ciò che concerne Dio.

Pertanto il sacerdote deve essere
esclusivamente un uomo di Dio, deve
respingere la tentazione di
affermarsi in campi nei quali i fedeli
non hanno bisogno di lui. Il
sacerdote non è uno psicologo, né un
sociologo, né un antropologo: è un
altro Cristo, lo stesso Cristo, con il



compito di prendersi cura delle
anime dei suoi fratelli. Sarebbe triste
che il sacerdote, basandosi su una
scienza umana che potrà coltivare
solo superficialmente se, al tempo
stesso, si dedica al suo ministero, si
ritenesse senz'altro autorizzato a
pontificare in materia di teologia
dogmatica e morale. Dimostrerebbe
unicamente la sua duplice ignoranza
— sia nella scienza umana che in
quella teologica — anche se il suo
superficiale rivestimento di sapienza
riuscisse a trarre in inganno taluni
lettori o uditori sprovveduti.

E di pubblico dominio il fatto che
taluni ecclesiastici sembrano oggi
disposti a fabbricare una nuova
Chiesa, tradendo Cristo, barattando i
fini spirituali — la salvezza delle
anime, una per una — con fini
temporali. Se non superano questa
tentazione, tralasceranno il
compimento del sacro ministero,
perderanno la fiducia e il rispetto del



popolo e causeranno una tremenda
desolazione in seno alla Chiesa;
intromettendosi per di più,
indebitamente, nella libertà politica
dei fedeli e degli altri uomini,
arrecheranno confusione nella
convivenza civile, rendendosi
pericolosi anche in questo ambito.
L'Ordine Sacro è il Sacramento del
servizio soprannaturale ai fratelli
nella fede; sembra che taluni
vogliano mutarlo in strumento
terreno di un nuovo dispotismo.

SACERDOTE PER L'ETERNITA' San
Josemaría. 13-IV-73

Qualche giorno fa, durante la
celebrazione della santa Messa, mi
sono soffermato un istante sulle
parole del salmo che la liturgia
proponeva come antifona di
Comunione: «Il Signore è il mio
pastore, non manco di nulla» [Sal 22,
1. Antifona alla Comunione del
sabato della IV settimana di



Quaresima]. Questa invocazione mi
aveva riportato alla memoria il
versetto di un altro salmo che si
recitava un tempo nella cerimonia
della prima tonsura: «Il Signore è la
parte della mia eredità» [Sal 15, 5].
Cristo stesso si mette infatti nelle
mani dei sacerdoti, che diventano
così «dispensatori dei misteri» — dei
portenti — «del Signore» [1 Cor 4, 1].

La prossima estate riceveranno gli
Ordini Sacri una cinquantina di
membri dell'Opus Dei. È già dal 1944
che — come evento di grazia e di
servizio alla Chiesa — si avvicendano
queste leve sacerdotali che
riguardano ogni anno un piccolo
gruppo di membri dell'Opera. E
tuttavia, ogni anno, ci sono persone
che se ne stupiscono. Com'è possibile
— si domandano — che trenta,
quaranta, cinquanta uomini la cui
vita è piena di successo e di
promesse siano disposti a divenire
sacerdoti? Vorrei fare, al riguardo,



alcune considerazioni, con il rischio,
magari, di accrescere le perplessità
di tali persone.

Il santo Sacramento dell'Ordine
Sacerdotale verrà dunque
amministrato a un gruppo di membri
dell'Opera, tutti con una valida — e,
in qualche caso, lunga — esperienza
di medici, avvocati, ingegneri,
architetti e così via. Provengono dalle
più svariate attività professionali e,
come frutto del loro lavoro, sono
uomini che possono legittimamente
aspirare a posti anche di rilievo nel
loro àmbito sociale.

Diventano sacerdoti per servire. Non
per comandare, non per brillare, ma
per donarsi — in un silenzio
incessante e divino — al servizio di
tutte le anime. Una volta ordinati
sacerdoti, non si lasceranno
trascinare dalla tentazione di imitare
le occupazioni e il lavoro dei laici,
ancorché tali compiti siano loro ben



noti per averli svolti fino a ora e per
avere consolidato in essi una
mentalità laicale che non perderanno
mai più.

La loro competenza nei vari settori
del sapere umano — storia, scienze
naturali, psicologia, diritto, sociologia
— benché sia una componente
necessaria alla loro mentalità laicale,
non li indurrà a presentarsi con la
patente di sacerdoti-psicologi, di
sacerdoti-biologi, di sacerdoti-
sociologi...; ricevono il Sacramento
dell'Ordine per essere — né più né
meno — sacerdoti-sacerdoti,
sacerdoti al cento per cento.

È probabile che in tante questioni
temporali e umane ne sappiano di
più di molti laici. E tuttavia, una
volta ordinati, lasceranno in ombra
con gioia tale competenza, per
rafforzarsi in continua preghiera, per
parlare soltanto di Dio, per predicare
il Vangelo e amministrare i



Sacramenti. È questo, per così dire, il
loro nuovo lavoro professionale a cui
dedicheranno tutte le ore del giorno,
che sembreranno sempre poche.
Dovranno, infatti, studiare
incessantemente la scienza di Dio,
orientare spiritualmente tante
anime, ascoltare molte confessioni,
predicare instancabilmente e
pregare tanto, tanto, avendo il cuore
sempre là, nel Tabernacolo, ove è
realmente presente Colui che ci ha
scelti per essere suoi in una
dedizione meravigliosa e piena di
gioia, pur nelle prove da cui nessuna
creatura è immune.

Ma forse queste considerazioni, come
vi dicevo, possono aumentare i
motivi di sorpresa. Taluni
insisteranno nel domandarsi: perché
rinunciare a tante cose buone e
nobili di questa terra, al lavoro
professionale, brillante o meno,
all'influsso dell'esempio cristiano
nella società attraverso la cultura



profana, l'insegnamento, l'economia,
o qualunque altra attività civile?

Altri osserveranno che oggigiorno, in
tanti luoghi, serpeggia un grave
disorientamento circa la figura del
sacerdote; si parla a vanvera sulla
necessità di cercarne l'identità e si
mette in dubbio il significato che,
nelle circostanze attuali, assume il
dono di sé a Dio nel sacerdozio. Sarà
infine motivo di sorpresa anche il
fatto che, in un'epoca in cui le
vocazioni sacerdotali scarseggiano,
esse sorgano tra persone che, grazie
al loro serio impegno professionale,
hanno già risolto i problemi di
occupazione e di impiego nelle
attività terrene.

Comprendo questi sentimenti di
stupore, ma sinceramente non li
condivido. Coloro che, liberamente,
perché a loro piace — e questo è un
motivo molto soprannaturale —
abbracciano il sacerdozio, sanno che



non fanno nessuna rinuncia, nel
senso usuale del termine. La
vocazione all'Opus Dei ne aveva già
fatto persone dedite alla Chiesa e a
tutte le anime; una vocazione piena,
divina, che li impegnava a santificare
il lavoro quotidiano, a santificarsi in
esso e a promuovere, attraverso di
esso, la santificazione degli altri.

Al pari di tutti i fedeli, i membri
dell'Opus Dei, sacerdoti o laici — ma
sempre cristiani comuni, uguali agli
altri —, si considerano destinatari
delle parole di san Pietro: «Voi siete
la stirpe eletta, il sacerdozio regale, la
nazione santa, il popolo che Dio si è
acquistato perché proclami le opere
meravigliose di Lui, che vi ha
chiamato dalle tenebre alla sua
ammirabile luce; voi che un tempo
eravate non-popolo, ora invece siete
il popolo di Dio; voi un tempo esclusi
dalla misericordia, ora invece avete
ottenuto misericordia» [1 Pt 2, 9-10].



La condizione di fedele è una e
identica per tutti, sacerdoti e laici,
perché Dio nostro Signore ha
chiamato tutti alla pienezza della
carità, alla santità: «Benedetto sia
Dio, Padre del Signore nostro Gesù
Cristo, che ci ha benedetti con ogni
benedizione spirituale, nei cieli, in
Cristo. In Lui ci ha scelti, prima della
creazione del mondo, per essere
santi e immacolati al suo cospetto,
nella carità» [Ef 1, 3-4].

Non esiste una santità di seconda
classe: o si lotta incessantemente per
essere in grazia di Dio e per
conformarsi a Cristo, nostro modello,
o si è disertori nelle battaglie divine.
Il Signore invita tutti affinché
ciascuno si santifichi nel proprio
stato. Nell'Opus Dei — pur tra gli
errori e le miserie dei singoli — la
passione per la santità non è che una,
e non fa differenza essere sacerdoti o
laici; d'altronde, rispetto al numero



dei membri, i sacerdoti dell'Opera
non sono che una piccolissima parte.

Guardando dunque le cose con occhi
di fede, giungere al sacerdozio non
significa nessuna rinuncia. Non
significa nemmeno il coronamento
della vocazione all'Opus Dei, perché
la santità non dipende dalle
circostanze del proprio stato —
celibe, sposato, vedovo, sacerdote —
ma dalla personale corrispondenza
alla grazia che viene concessa a tutti
noi affinché impariamo a respingere
le opere delle tenebre e a rivestirci
delle armi della luce: serenità, pace,
servizio abnegato e lieto all'umanità
intera [Cfr Rm 13, 12].

Il sacerdozio porta a servire Dio in
uno stato che non è, in sé stesso,
migliore o peggiore di altri: è diverso.
Tuttavia, la vocazione sacerdotale si
presenta rivestita di una dignità e di
una grandezza tali che null'altro
sulla terra può superare. Santa



Caterina da Siena pone sulle labbra
di Gesù queste parole: «Io non volevo
che la riverenzia verso di loro
diminuisse... perché ogni riverenzia
che si fa a loro, non si fa a loro, ma a
me, per la virtù del Sangue che io l'ho
dato a ministrare. Unde, se non fusse
questo, tanta riverenzia avareste a
loro quanta agli altri uomini del
mondo, e non più... E così non
debbono essere offesi, però che,
offendendo loro, offendono me e non
loro. E già l'ho vetato, e detto che i
miei Cristi non voglio che sieno
toccati per le loro mani» [SANTA
CATERINA DA SIENA, Il Dialogo della
divina Provvidenza, cap. 116; cfr Sal
104, 15].

Taluni si affannano a cercare quella
che chiamano l'identità del
sacerdote. Quanto sono chiare le
parole della santa di Siena! Qual è
l'identità del sacerdote? Quella di
Cristo. Tutti noi cristiani possiamo e
dobbiamo essere non soltanto alter



Christus, ma anche ipse Christus: un
altro Cristo; lo stesso Cristo! Ma il
sacerdote lo è in modo immediato, in
forma sacramentale.

«Per realizzare un'opera così grande»
— quella della Redenzione — «Cristo
è sempre presente nella sua Chiesa, e
in modo speciale nelle azioni
liturgiche. È presente nel Sacrificio
della Messa sia nella persona del
ministro, "Egli che, offertosi una
volta sulla croce, offre ancora sé
stesso per il ministero dei sacerdoti",
sia soprattutto sotto le specie
eucaristiche» [CONCILIO VATICANO
II, cost. Sacrosanctum Concilium, 7;
cfr CONCILIO DI TRENTO, doctr. De
ss. Missae sacrif., cap. 2; DS 1743].
Per mezzo del Sacramento
dell'Ordine, il sacerdote è reso
effettivamente idoneo a prestare a
Gesù nostro Signore la voce, le mani
e tutto il suo essere; è Gesù che, nella
santa Messa, con le parole della
Consacrazione, cambia la sostanza



del pane e del vino nel suo Corpo,
nella sua Anima, nel suo Sangue e
nella sua Divinità.

È questo il fondamento
dell'incomparabile dignità del
sacerdote. È una grandezza ricevuta
in prestito, compatibile con la mia
pochezza. Prego Dio nostro Signore
che conceda a tutti noi sacerdoti la
grazia di compiere santamente le
cose sante, di rispecchiare con la
nostra stessa vita lo splendore delle
grandezze del Signore. «Noi che
celebriamo i misteri della Passione
del Signore, dobbiamo imitare quello
che facciamo. E allora l'ostia
occuperà il nostro posto al cospetto
di Dio, perché noi stessi ci facciamo
ostia» [SAN GREGORIO MAGNO, 
Dialoghi, 4, 59].

Qualora vi imbattiate in un sacerdote
che per il suo contegno non sembra
vivere secondo il Vangelo — non sta
a voi giudicarlo, lo giudica Dio —



sappiate che se celebra validamente
la santa Messa, con l'intenzione di
consacrare, il Signore non si rifiuta
di scendere nelle sue mani, ancorché
siano indegne. È possibile una
donazione maggiore, un
annientamento più grande? Più che a
Betlemme, più che sul Calvario.
Perché? Perché Gesù Cristo ha il
cuore angosciato dall'ansia di
redenzione, perché non vuole che
qualcuno possa dire di non essere
stato chiamato, perché Egli stesso va
incontro a coloro che non lo cercano.

Egli è Amore! E non c'è altra
spiegazione. Quanto sono
insufficienti le parole per parlare
dell'Amore di Cristo! Egli si adatta a
tutto, accetta tutto, si espone a tutto
— ai sacrilegi, alle bestemmie, alla
fredda indifferenza di tanti — pur di
offrire, anche a un solo uomo,
l'occasione di scoprire i palpiti del
suo Cuore ardente, nel suo petto
ferito.



L'identità del sacerdote è questa:
essere strumento immediato e
quotidiano della grazia salvifica che
Cristo ha meritato per noi. Quando si
comprende questo principio, quando
lo si medita nell'attivo silenzio della
preghiera, come possiamo
considerare il sacerdozio una
rinuncia? È un guadagno
incalcolabile. Maria Santissima,
nostra Madre, la più santa delle
creature — più di Lei solo Dio —
trasse una sola volta Gesù al mondo; i
sacerdoti lo portano su questa terra,
al nostro corpo, alla nostra anima,
tutti i giorni: e Gesù viene, per
nutrirci, per vivificarci, per essere fin
da ora pegno della vita futura.

Il sacerdote non è da più del laico, né
come uomo né come fedele. È
pertanto molto opportuno che si
eserciti nell'umiltà più profonda per
capire che è specialmente in lui che
si compiono appieno le parole di san
Paolo: «Che cosa hai che non lo abbia



ricevuto?» [1 Cor 4, 7]. Quello che ha
ricevuto... è Dio!, è la potestà di
celebrare la Sacra Eucaristia — la
santa Messa, fine principale
dell'ordinazione sacerdotale — di
perdonare i peccati, di amministrare
altri Sacramenti e di predicare
autorevolmente la parola di Dio
dirigendo i fedeli nelle cose che
riguardano il Regno dei Cieli.

«Il sacerdozio dei presbiteri, pur
presupponendo i Sacramenti
dell'iniziazione cristiana, viene
conferito da quel particolare
Sacramento per il quale i presbiteri,
in virtù dell'unzione dello Spirito
Santo, sono marcati da uno speciale
carattere che li configura a Cristo
Sacerdote, in modo da poter agire in
nome di Cristo, Capo della
Chiesa» [Presbyterorum ordinis, 2].
La Chiesa è così: non per capriccio di
uomini, ma per espressa volontà di
Gesù Cristo che ne è il Fondatore. «Il
sacrificio e il sacerdozio sono, per



ordinamento divino, talmente
collegati, da coesistere insieme in
ogni legge», l'antica e la nuova
Alleanza. «Avendo dunque la Chiesa
cattolica ricevuto nel Nuovo
Testamento, per istituzione del
Signore, il sacrificio visibile
dell'Eucaristia, si deve anche
confessare che c'è in essa un nuovo
sacerdozio, visibile ed esterno, nel
quale fu trasferito
l'antico» [CONCILIO DI TRENTO,
doctr. De sacramento ordinis, cap. I;
DS 1764].

In chi riceve l'Ordine sacro, il
sacerdozio ministeriale viene ad
aggiungersi al sacerdozio comune di
tutti i fedeli. Pertanto, mentre
sarebbe errato sostenere che un
sacerdote è più cristiano di un fedele
qualsiasi, è lecito affermare invece
che è più sacerdote: egli appartiene,
come ogni altro cristiano, al popolo
sacerdotale che Cristo ha redento, ed
è, in più, contrassegnato con il



carattere del sacerdozio ministeriale,
che «differisce essenzialmente, e non
solo di grado» [Lumen gentium, 10],
dal sacerdozio comune dei fedeli.

Non capisco la preoccupazione che
hanno taluni sacerdoti di
confondersi con gli altri fedeli,
dimenticando o trascurando la loro
specifica missione nella Chiesa,
quella per cui sono stati ordinati.
Costoro ritengono che i cristiani
desiderino vedere nel sacerdote un
uomo come gli altri. Ma si
ingannano. I fedeli vogliono
certamente ammirare nel sacerdote
le virtù proprie di ogni cristiano e
peraltro di ogni persona onesta: la
comprensione, la giustizia, la
dedizione al lavoro — lavoro
sacerdotale, in questo caso —, la
carità, l'educazione, la delicatezza
nel tratto con gli altri.

Ma, accanto a ciò, pretendono che
risalti chiaramente il carattere



sacerdotale: si aspettano dal
sacerdote che preghi, che non rifiuti
l'amministrazione dei Sacramenti,
che sia disposto ad accogliere tutti
senza porsi alla testa o militare in
fazioni umane, quali che siano [Cfr 
Presbyterorum ordinis, 6]; che metta
amore e devozione nella
celebrazione della santa Messa, segga
in confessionale, consoli i malati e gli
afflitti; che con la catechesi dia
dottrina ai bambini e agli adulti, che
predichi la parola di Dio e non l'una
o l'altra delle scienze umane —
ancorché le conosca perfettamente —
perché quella non sarebbe la scienza
che salva e che conduce alla vita
eterna; che abbia dono di consiglio e
carità verso i bisognosi.

In breve, si chiede al sacerdote che
impari a non porre ostacolo alla
presenza di Cristo in lui,
specialmente nei momenti in cui
realizza il Sacrificio del Corpo e del
Sangue del Signore e quando, nella



Confessione sacramentale auricolare
e segreta, perdona i peccati nel nome
di Dio. L'amministrazione di questi
due Sacramenti è così capitale nella
missione del sacerdote, che tutto il
resto deve far perno su di essa. Gli
altri compiti sacerdotali — la
predicazione e l'istruzione religiosa
— non avrebbero fondamento se non
fossero orientati a insegnare come
trattare Cristo, come incontrarlo nel
tribunale amoroso della Penitenza e
della rinnovazione incruenta del
Sacrificio del Calvario, la santa
Messa.

Permettete che mi intrattenga ancora
un po' a considerare il santo
Sacrificio: se esso è per noi il centro e
la radice della vita del cristiano, lo
deve essere in modo speciale per la
vita del sacerdote. Un sacerdote che,
colpevolmente, non celebrasse
quotidianamente il santo Sacrificio
dell'Altare [Cfr Presbyterorum
ordinis, 13], dimostrerebbe ben poco



amor di Dio: sarebbe come
rinfacciare a Gesù il suo slancio di
Redenzione, dirgli che non lo si
condivide, che non si comprende la
sua impazienza di donarsi, inerme,
come alimento dell'anima.

È opportuno ricordare, con caparbia
insistenza, che tutti i sacerdoti — sia
noi peccatori che quelli che sono
santi — quando celebrano la santa
Messa non sono più sé stessi. Sono
Cristo che rinnova sull'Altare il suo
divino Sacrificio del Calvario. «Nel
mistero del Sacrificio Eucaristico, in
cui i sacerdoti svolgono la loro
funzione principale, viene esercitata
ininterrottamente l'opera della
nostra Redenzione, e quindi se ne
raccomanda caldamente la
celebrazione quotidiana, la quale è
sempre un atto di Cristo e della sua
Chiesa, anche quando non è possibile
che vi assistano i
fedeli» [Presbyterorum ordinis, 13].



Il Concilio di Trento insegna che «nel
divino Sacrificio che si realizza nella
Messa, è contenuto e incruentemente
immolato quello stesso Cristo che
una sola volta ha offerto sé stesso
cruentemente sull'altare della
Croce... Una sola e la stessa è infatti
la vittima; colui che ora viene offerto
per mezzo del ministero dei
sacerdoti è lo stesso che allora si offrì
sulla Croce, essendo diverso soltanto
il modo di offrirsi» [De ss. Missae
sacr., cap. 2].

La presenza o l'assenza dei fedeli alla
santa Messa non modifica in nulla
questa verità di fede. Quando celebro
circondato dal popolo, ne provo
piacere, ma non ho bisogno di
considerarmi presidente di
un'assemblea. Da un lato, sono un
fedele come gli altri; ma, dall'altro,
sono anche e soprattutto Cristo
sull'Altare. Rinnovo incruentemente
il divino Sacrificio del Calvario e
consacro in persona Christi, perché



rappresento realmente Gesù Cristo,
gli do in prestito il mio corpo, la mia
voce, le mie mani, il mio povero
cuore tanto spesso macchiato e
bisognoso di essere da Lui purificato.

Quando celebro la santa Messa con la
sola partecipazione di colui che mi
aiuta, anche allora il popolo è
presente. Sento accanto a me tutti i
cattolici, tutti i credenti e anche
quelli che non credono. Sono
presenti tutte le creature di Dio — la
terra, il cielo, il mare, gli animali e le
piante —: è la Creazione intera che
dà gloria al Signore.

Ma più ancora mi unisco in sommo
grado — dirò con le parole del
Concilio Vaticano II — al culto della
Chiesa celeste, comunicando con essa
e venerando la memoria soprattutto
della gloriosa sempre Vergine Maria,
del beato Giuseppe e dei beati
apostoli e martiri, e di tutti i santi
[Cfr Lumen gentium, 50].



Chiedo a tutti i fedeli che preghino
molto per noi sacerdoti perché
sappiamo compiere santamente il
santo Sacrificio. Chiedo loro di
dimostrare un amore così delicato
alla santa Messa, da spingerci a
celebrarla con dignità — con
eleganza — umana e soprannaturale;
con decoro nei paramenti e negli
oggetti destinati al culto, con
devozione, senza fretta.

Perché questa fretta? Gli innamorati
hanno forse fretta di salutarsi dopo
un incontro? Sembra che si lascino,
ma non se ne vanno; ritornano una
volta e un'altra, e si dicono parole
comuni come se le scoprissero solo
allora... Non abbiate timore di
riferire alle cose di Dio gli esempi
suggeriti dall'amore nobile e puro
degli uomini. Se amiamo il Signore
con il nostro cuore di carne — non
abbiamo che questo — non avremo
fretta di terminare questo incontro,



questo appuntamento d'amore con
Lui.

Alcuni procedono con calma, né gli
importa di prolungare fino alla
stanchezza letture, monizioni e
avvisi. Ma quando giungono al
momento principale della santa
Messa, al Sacrificio propriamente
detto, diventano precipitosi e
contribuiscono a far sì che i fedeli
non adorino con devozione Cristo
Sacerdote e Vittima, né imparino a
rendergli grazie — con calma, senza
precipitazione — per essere voluto
venire ancora una volta in mezzo a
noi.

Tutti gli affetti e i bisogni di un cuore
cristiano trovano nella santa Messa il
loro vero alveo: quello che, per
mezzo di Cristo, conduce al Padre
nello Spirito Santo. Il sacerdote deve
porre ogni cura perché tutti lo
sappiano e lo vivano. Non c'è,
ordinariamente, nessuna attività che



possa essere anteposta a quella di far
conoscere, amare e venerare la Sacra
Eucaristia.

«Il sacerdote compie due funzioni:
una, principale, sul Corpo vero di
Cristo; un'altra, secondaria, sul Corpo
Mistico di Cristo. La seconda
funzione o ministero dipende dalla
prima, e non viceversa» [SAN
TOMMASO, Summa theologiae,
Suppl., q. 36, a. 2, ad 1]. Pertanto, non
c'è di meglio nel ministero
sacerdotale che procurare che tutti i
fedeli cattolici si avvicinino al santo
Sacrificio con maggior purezza,
maggiore umiltà, maggiore
venerazione. Se il sacerdote impegna
le sue energie in questo compito, non
rimarrà deluso né deluderà le
coscienze dei suoi fratelli cristiani.

Nella santa Messa noi adoriamo,
compiendo con amore il primo
dovere della creatura verso il
Creatore: «Adorerai il Signore Dio



tuo, e Lui solo servirai» [Dt 6, 13; Mt
4, 10]. Non si tratta di adorazione
fredda, esteriore, servile; ma di
intima consapevolezza, di dedizione,
di tenero amore filiale.

Nella santa Messa troviamo
l'occasione perfetta per espiare i
nostri peccati e quelli di tutti gli
uomini; l'occasione di poter dire,
come san Paolo, che stiamo
completando nelle nostre membra
quello che resta da patire a Cristo
[Cfr Col 1, 24]. Nel mondo nessuno è
un viandante solitario, nessuno può
considerarsi libero da una parte di
colpa per il male che si commette
sulla terra come conseguenza del
peccato originale e di tutta la somma
di tanti peccati personali. Amiamo
dunque il sacrificio e cerchiamo
l'espiazione. In che modo? Unendoci
nella santa Messa a Cristo Sacerdote
e Vittima: sarà sempre Lui a
prendere su di sé il peso ingente



delle infedeltà delle creature, le tue e
le mie.

Il Sacrificio del Calvario è la prova
suprema della generosità di Gesù.
Noi — tutti e singoli — siamo sempre
molto interessati; ma a Dio nostro
Signore non importa se, nella santa
Messa, deponiamo davanti a Lui tutte
le nostre necessità. Chi non ha delle
cose da chiedere? Signore, quella
malattia...; Signore, quella pena...;
Signore, quell'umiliazione che non so
sopportare per tuo amore... Vogliamo
il bene, la felicità e la gioia dei nostri
familiari; ci opprime il cuore la
condizione di coloro che soffrono
fame e sete di pane e di giustizia, di
coloro che patiscono l'amarezza della
solitudine, di coloro che, giunti alla
fine dei loro giorni, non ricevono uno
sguardo d'affetto né un gesto d'aiuto.

Ma la grande miseria che ci fa
soffrire, il bisogno grande a cui
vogliamo porre rimedio, è il peccato,



l'allontanamento da Dio, il pericolo
che le anime si perdano per tutta
l'eternità. Condurre gli uomini alla
gloria eterna nell'amore di Dio: ecco
la nostra aspirazione fondamentale
quando celebriamo la Messa; la
stessa che ebbe Gesù Cristo quando
donò la sua vita sul Calvario.

Abituiamoci a parlare con questa
sincerità al Signore quando scende,
vittima innocente, nelle mani del
sacerdote. La fiducia nell'aiuto del
Signore ci darà quella delicatezza
d'animo che non manca mai di
effondersi in opere buone, in carità,
in comprensione, in amabile
tenerezza per coloro che soffrono e
per coloro che artificiosamente
fingono una sazietà vuota e falsa, che
ben presto si trasforma in tristezza.

Siamo, infine, grati a Dio nostro
Signore per tutto quello che ci
concede, per il fatto meraviglioso che
Lui stesso si dà a noi in dono. Si



degna di dimorare dentro di noi il
Verbo incarnato!... Si degna di
rinchiudersi nella nostra piccolezza
Colui che ha creato i cieli e la terra!...
La Vergine Maria fu concepita
immacolata perché potesse albergare
Gesù Cristo nel suo seno. Se il
rendimento di grazie deve essere
proporzionato alla differenza che
corre tra il dono e i meriti, non
dovremmo trasformare tutta la
nostra giornata in una incessante
Eucaristia? Non allontanatevi dal
tempio appena ricevuto il santo
Sacramento. È tanto importante
quello che vi attende da non poter
dedicare al Signore dieci minuti per
dirgli «grazie»? Non comportiamoci
in modo meschino. Amore con amor
si paga.

Quando un sacerdote vive la santa
Messa come si deve — adorando,
espiando, impetrando, rendendo
grazie, identificandosi con Cristo — e
insegna agli altri a fare del Sacrificio



dell'Altare il centro e la radice della
vita cristiana, dimostra realmente la
grandezza incomparabile della sua
vocazione, e cioè quel carattere che
porta impresso e che non perderà
per tutta l'eternità.

So che mi capite quando vi dico che,
ben diversamente dal tipo di
sacerdote a cui mi sto riferendo,
bisogna considerare un fallimento —
umano e cristiano — la condotta di
taluni che si comportano come se
dovessero chiedere scusa di essere
ministri di Dio. Sono incorsi in una
situazione disgraziata che li spinge
ad abbandonare il ministero, a
mimetizzarsi tra i laici, a cercare una
seconda occupazione che un po' alla
volta sostituisce quella propria della
loro vocazione e della loro missione.
Sovente, nel rifuggire dal lavoro
inerente alla cura spirituale delle
anime, tendono a sostituirlo con
interventi nei campi d'azione propri
dei laici — nelle iniziative a carattere



sociale, nella politica — e appare così
il fenomeno del «clericalismo»,
autentica patologia della vera
missione sacerdotale.

Non voglio concludere con questa
nota amara, che potrebbe sembrare
pessimistica. Nella Chiesa di Dio
l'autentico sacerdozio cristiano non è
affatto scomparso; la dottrina è
immutabile, quella stessa insegnata
dalle labbra divine di Gesù. Sono
molte migliaia i sacerdoti che, in
tutto il mondo, senza spettacolo, la
osservano con piena corrispondenza,
senza cadere nella tentazione di
mandare in rovina un tesoro di
santità e di grazia che la Chiesa ha
portato con sé fin dal principio.

Gusto la dignità e il garbo umano e
soprannaturale di questi miei fratelli
sparsi su tutta la terra. Già ora è
un'esigenza di giustizia che si
sentano circondati dall'amicizia,
dall'aiuto e dall'affetto di molti



cristiani. Quando poi giunga il loro
momento di presentarsi davanti a
Dio, Gesù stesso andrà loro incontro
e li glorificherà eternamente perché,
nel tempo, agirono in suo nome e in
sua Persona, distribuendo
generosamente la grazia di cui erano
amministratori.

Torniamo di nuovo, con il pensiero,
ai membri dell'Opus Dei che saranno
sacerdoti la prossima estate. Non
cessate di pregare per loro perché
siano sempre dei sacerdoti fedeli,
devoti, dotti, abnegati; e sempre lieti!
Raccomandateli specialmente a
Maria Santissima, che fa splendere
più viva la sua sollecitudine materna
verso coloro che impegnano tutta la
vita a servire da vicino suo Figlio,
Gesù Cristo nostro Signore, Sacerdote
Eterno.

LUMEN GENTIUM (n. 10.
Costituzione Dogmatica del
Concilio Vaticano II)



Cristo Signore, pontefice assunto di
mezzo agli uomini (cfr. Eb 5,1-5), fece
del nuovo popolo « un regno e
sacerdoti per il Dio e il Padre suo
» (Ap 1,6; cfr. 5,9-10). Infatti per la
rigenerazione e l'unzione dello
Spirito Santo i battezzati vengono
consacrati per formare un tempio
spirituale e un sacerdozio santo, per
offrire, mediante tutte le attività del
cristiano, spirituali sacrifici, e far
conoscere i prodigi di colui, che dalle
tenebre li chiamò all'ammirabile sua
luce (cfr. 1 Pt 2,4-10). Tutti quindi i
discepoli di Cristo, perseverando
nella preghiera e lodando insieme
Dio (cfr. At 2,42-47), offrano se stessi
come vittima viva, santa, gradevole a
Dio (cfr. Rm 12,1), rendano dovunque
testimonianza di Cristo e, a chi la
richieda, rendano ragione della
speranza che è in essi di una vita
eterna (cfr. 1 Pt 3,15) Il sacerdozio
comune dei fedeli e il sacerdozio
ministeriale o gerarchico,
quantunque differiscano



essenzialmente e non solo di grado,
sono tuttavia ordinati l'uno all'altro,
poiché l'uno e l'altro, ognuno a suo
proprio modo, partecipano dell'unico
sacerdozio di Cristo.

Il sacerdote ministeriale, con la
potestà sacra di cui è investito, forma
e regge il popolo sacerdotale, compie
il sacrificio eucaristico nel ruolo di
Cristo e lo offre a Dio a nome di tutto
il popolo; i fedeli, in virtù del loro
regale sacerdozio, concorrono
all'offerta dell'Eucaristia, ed
esercitano il loro sacerdozio col
ricevere i sacramenti, con la
preghiera e il ringraziamento, con la
testimonianza di una vita santa, con
l'abnegazione e la carità operosa.

PRESBYTERORUM ORDINIS.
Concilio Vaticano II (link)
PASTORES DABO VOBIS. Giovanni
Paolo II (link) OMELIE E DISCORSI.
Benedetto XVI (link)

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_25031992_pastores-dabo-vobis_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/index_it.htm
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/homilies/2009/index_it.htm


SCRITTI SUL SACERDOZIO. Álvaro
del Portillo.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/bibliografia-per-
il-messaggio-dellanno-sacerdotale/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/bibliografia-per-il-messaggio-dellanno-sacerdotale/
https://opusdei.org/it-it/article/bibliografia-per-il-messaggio-dellanno-sacerdotale/
https://opusdei.org/it-it/article/bibliografia-per-il-messaggio-dellanno-sacerdotale/

	Bibliografia per il messaggio dell'Anno Sacerdotale

