
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (II): La via
della
contemplazione

Avviarsi sulla via della
contemplazione significa
lasciare che lo Spirito Santo
operi perché Egli rifletta in noi
il volto di Cristo in tutte le
situazioni della vita.

22/05/2018

Uno dei comportamenti di Gesù che i
Vangeli mettono maggiormente in
evidenza mentre compie la sua



missione è la frequenza con cui si
dedica alla preghiera. Il ritmo del suo
ministero, in un certo senso, è
scandito dai momenti in cui si
rivolge al Padre. Gesù si raccoglie in
preghiera prima del suo Battesimo
(cfr. Lc 3, 21), la notte prima della
scelta dei dodici (cfr. Lc 6, 12), sul
monte prima della Trasfigurazione
(cfr. Lc 9, 28), nell’Orto degli Ulivi
mentre si prepara ad affrontare la
Passione (cfr. Lc 22, 41-44). Il Signore
dedicava molto tempo alla preghiera:
al tramonto, un’intera notte, nelle
prime ore dell’alba, in mezzo a una
giornata di intensa predicazione;
pregava continuamente e
raccomandava ripetutamente ai
discepoli la «necessità di pregare
sempre, senza stancarsi» (Lc 18, 1).

Perché questo esempio e questa
insistenza del Signore? Perché la
preghiera è necessaria? In realtà,
essa risponde ai desideri più intimi
dell’uomo, che è stato creato per



entrare in dialogo con Dio e
contemplarlo. Però la preghiera è,
soprattutto, un dono di Dio, un regalo
che Egli ci fa: «Il Dio vivo e vero
chiama incessantemente ogni
persona al misterioso incontro della
preghiera. Questo passo d’amore del
Dio fedele viene sempre per primo
nella preghiera; il passo dell’uomo è
sempre una risposta» [1].

Per imitare Cristo e partecipare alla
sua Vita, non possiamo fare a meno
di essere anime di orazione. Grazie
alla contemplazione del Mistero di
Dio, rivelato in Cristo, la nostra vita si
trasforma nella sua. Diventa realtà
ciò che san Paolo diceva ai Corinzi:
«Noi tutti, a viso scoperto, riflettendo
come in uno specchio la gloria del
Signore, veniamo trasformati in
quella medesima immagine, di gloria
in gloria, secondo l’azione dello
Spirito del Signore» (2 Cor 3, 18).
Come san Paolo, tutti noi cristiani
siamo chiamati anche a riflettere nel



nostro volto il volto di Cristo: in
questo consiste essere apostoli, essere
messaggeri dell’amore di Dio, che si
scopre personalmente durante i
momenti di preghiera. Allora si
comprende quanto sia attuale l’invito
ad «approfondire sempre più
l’orazione contemplativa in mezzo al
mondo e aiutare gli altri a percorrere
cammini contemplativi[2]»[3].

Accettare il dono di Dio

L’apostolo cresce al ritmo della
preghiera, il rinnovamento personale
nell’impulso evangelizzatore parte
dalla contemplazione. Il Papa ci
ricorda: «La migliore motivazione
per decidersi a comunicare il
Vangelo è contemplarlo con amore, è
sostare sulle sue pagine e leggerlo
con il cuore. Se lo accostiamo in
questo modo, la sua bellezza ci
stupisce, torna ogni volta ad
affascinarci»[4]. Perciò è
estremamente importante sviluppare



«uno spirito contemplativo, che ci
permetta di riscoprire ogni giorno
che siamo depositari di un bene che
umanizza, che aiuta a condurre una
vita nuova. Non c’è niente di meglio
da trasmettere agli altri»[5].

I Vangeli ci presentano diversi
personaggi ai quali l’incontro con
Cristo cambia la vita e li fa diventare
divulgatori del messaggio salvifico
del Signore. Uno di questi è la donna
samaritana che, come narra san
Giovanni, se ne va ad attingere acqua
al pozzo accanto al quale Gesù,
seduto, sta riposando. Ed è Lui che
comincia il dialogo: «Dammi da
bere» (Gv 4, 7). A prima vista, la
samaritana non appare molto
disposta a continuare la
conversazione: «Come mai tu, che sei
giudeo, chiedi da bere a me, che sono
una donna samaritana?» (Gv 4, 9).
Però il Signore le fa osservare che, in
realtà, è Lui l’acqua che lei cerca: «Se
tu conoscessi il dono di Dio... (Gv 4,



10), chi beve dell’acqua che io gli
darò, non avrà mai più sete, anzi,
l’acqua che io gli darò diventerà in
lui sorgente di acqua che zampilla
per la vita eterna...» (Gv 4, 14). Poi,
una volta trafitto il cuore della
samaritana, le mostra con chiarezza
e semplicità di conoscere il suo
passato (cfr. Gv 4, 17-18), ma con un
tale amore che costei non si sente né
scoraggiata né respinta. Tutto il
contrario: Gesù le fa intravedere un
universo nuovo, la fa entrare in un
mondo da vivere con speranza,
perché è arrivato il tempo della
riconciliazione, il momento in cui si
aprono le porte della preghiera per
tutti gli uomini: «Credimi, donna, è
giunto il momento in cui né su
questo monte, né in Gerusalemme
adorerete il Padre. [...] Ma è giunto il
momento, ed è questo, in cui i veri
adoratori adoreranno il Padre in
spirito e verità» (Gv 4, 21-23).



Nel dialogo con Gesù, la samaritana
scopre la verità di Dio e quella della
propria vita. Accoglie il dono di Dio e
si converte radicalmente. Perciò la
Chiesa ha visto in questo brano
evangelico una delle immagini più
suggestive della preghiera: «Gesù ha
sete; la sua domanda sale dalle
profondità di Dio che ci desidera. Che
lo sappiamo o no, la preghiera è
l’incontro della sete di Dio con la
nostra sete. Dio ha sete che noi
abbiamo sete di Lui»[6]. La preghiera
è una manifestazione dell’iniziativa
di Dio, che va alla ricerca dell’uomo e
aspetta la sua risposta per farselo
amico. Certe volte sembra che sia la
persona a prendere l’iniziativa di
dedicare a Dio un tempo di
preghiera, ma in realtà questo non è
che una risposta alla sua chiamata.
La preghiera va vissuta come una
chiamata reciproca: Dio mi cerca e
mi aspetta, e io ho bisogno di Dio e lo
cerco.



Un tempo per Dio

L’uomo ha sete di Dio, anche se
spesso non sappia riconoscerlo, e
addirittura si rifiuti di andare alle
sorgenti di acqua viva, che sono i
momenti dedicati alla preghiera. La
storia della samaritana, in questo
senso, si ripete in tante anime: Gesù
chiede un poco di attenzione, cerca
di intavolare un dialogo nel cuore,
anche quando ci sembra che sia poco
opportuno. Si ha l’impressione che
quei minuti ogni giorno siano troppi,
che non ci sia spazio nella nostra fitta
agenda di impegni! Ma quando uno
si lascia introdurre dal Signore nel
dialogo contemplativo, allora scopre
che la preghiera non è qualcosa che
io faccio per Dio, ma è, soprattutto,
un dono che Dio mi concede e che io
mi limito ad accettare.

Dedicare tempo al Signore non è
semplicemente uno dei tanti compiti,
un impegno in più in una giornata



colma di impegni. Vuol dire accettare
un dono di inestimabile valore, una
perla preziosa o un tesoro nascosto
nella normalità della vita ordinaria, e
di cui dobbiamo prenderci cura con
delicatezza.

La scelta del momento della
preghiera dipende da una volontà
che vuole lasciarsi conquistare
dall’Amore: non si prega quando si
ha tempo, ma ci si prende il tempo
necessario per pregare. Quando uno
condiziona la preghiera ai buchi che
potrebbero aprirsi nel suo orario,
probabilmente non riuscirà a
pregare con regolarità. La scelta del
momento può rivelare i segreti del
cuore: chiarisce quale posto occupa
l’amore di Dio nella gerarchia dei
propri interessi quotidiani[7].

Pregare è sempre possibile: il tempo
del cristiano è quello di Cristo
risuscitato, che è con noi tutti i giorni
(cfr. Mt 28, 20). La tentazione più



frequente per non pregare è dovuta a
una certa mancanza di fede, che si
manifesta in certe preferenze di
fatto: «Mille lavori o preoccupazioni,
ritenuti urgenti, si presentano come
prioritari; ancora una volta è il
momento della verità del cuore e del
suo amore preferenziale»[8]. Il
Signore viene al primo posto.
Pertanto, è molto conveniente
stabilire l’orario più adatto per
pregare, magari consigliandosi con il
direttore spirituale, in modo da
adeguare questo proposito alla
situazione personale.

San Josemaría molte volte si metteva
a pregare in auto, durante i viaggi
che faceva per motivi apostolici;
oppure, quando non aveva altre
possibilità, in tram, o mentre
camminava per le strade di Madrid.
Coloro che debbono santificarsi nella
vita quotidiana possono trovarsi in
situazioni simili: un padre o una
madre qualche volta non potranno



fare altro che pregare il Signore
mentre badano ai figli piccoli: e sarà
molto gradito a Dio. In ogni caso,
ricordare che il Signore ci aspetta e
ha preparato le grazie di cui abbiamo
bisogno per offrircele durante
l’orazione, può aiutarci a scegliere il
tempo e il luogo più adatti.

La lotta dell’orazione

Considerare che l’orazione è un’arte,
significa riconoscere che può sempre
migliorare, se lasciamo che la grazia
di Dio agisca sempre più nelle nostre
anime. In questo senso, l’orazione è
anche lotta[9]. Prima di tutto, è lotta
contro noi stessi. Le distrazioni
invadono la mente quando tentiamo
di creare un silenzio interiore. Esse ci
fanno scoprire gli attaccamenti del
nostro cuore e possono diventare
una luce per chiedere aiuto a Dio[10].

Il nostro tempo è contrassegnato
dalle molteplici possibilità
tecnologiche che favoriscono la



comunicazione, ma che aumentano
anche le occasioni di distrazione. Si
può dire che ci troviamo alle prese
con una nuova sfida per la crescita
della vita contemplativa: imparare a
vivere il silenzio interiore pur
circondati da molto rumore. In tanti
settori si considera il primato
dell’azione sulla riflessione o sullo
studio; ci siamo abitati a lavorare in 
multitasking, prestando
un’attenzione simultanea a molte
attività, e questo può portare
facilmente a vivere
nell’immediatezza dell’azione-
reazione. Tuttavia, nonostante
questo panorama, sono stati
rivalorizzati alcuni comportamenti,
come l’attenzione o la
concentrazione, che si presentano
come un modo per proteggere la
capacità di soffermarsi e
approfondire tutto ciò che davvero è
importante.



Il silenzio interiore appare dunque
una condizione indispensabile per la
vita contemplativa. Ci libera
dall’attaccamento alle cose pronte e
facili, a ciò che distrae ma non
soddisfa, e ci aiuta a concentrarci sul
nostro vero bene: Gesù, che ci viene
incontro nell’orazione.

Il raccoglimento interiore ci conduce
da una dispersione in molte attività
verso la interiorità. Quivi è più
semplice trovare Dio e riconoscere la
sua presenza in ciò che Egli fa ogni
giorno nella nostra vita – i dettagli
del quotidiano, le luci ricevute, gli
atteggiamenti di altre persone –, così
da potergli rivolgere l’adorazione, il
pentimento, le nostre suppliche…
Ecco perché il raccoglimento
interiore è fondamentale per
un’anima contemplativa in mezzo al
mondo: «La vera orazione, quella che
assorbe tutto l’individuo, non è
favorita tanto dalla solitudine del



deserto, quanto dal raccoglimento
interiore»[11].

Alla ricerca di nuove luci

L’orazione, essendo anche ricerca
dell’uomo, richiede il desiderio di
non abituarsi nel modo di rivolgersi
al Signore. Se tutte le relazioni
durature richiedono il continuo
desiderio di rinnovare l’amore, la
relazione con Dio, che si forgia
soprattutto nei momenti dedicati
esclusivamente a Lui, dovrebbe
essere caratterizzata anche da questo
desiderio.

«Nella tua vita, se te lo proponi, tutto
può essere oggetto di offerta al
Signore, occasione di colloquio con il
Padre tuo celeste, che ha sempre in
serbo e concede luci nuove»[12]. Non
c’è dubbio che queste luci il Signore
le concede affidandosi alla ricerca
appassionata dei suoi figli, alla
disposizione di ascoltare con
semplicità le parole che ci rivolge,



lasciando da parte l’idea che ormai
non ci sia nulla di nuovo da scoprire.
In questo è esemplare
l’atteggiamento della samaritana
accanto al pozzo: anche se la sua vita
di fede si era spenta, conservava nel
suo cuore il desiderio che arrivasse il
Messia.

Questa aspirazione si tradurrà nel
riportare le vicende quotidiane al
dialogo con il Signore, ma senza la
pretesa di ottenere una soluzione
immediata e a nostra misura. È più
importante pensare a che cosa vuole
il Signore: tante volte, l’unica cosa
che spera è che ci mettiamo con
semplicità di fronte a Lui e che ci
ricordiamo, da persone grate, di tutto
ciò che lo Spirito Santo sta operando
silenziosamente in noi. Oppure, ci
verrà voglia di riprendere il Vangelo
e di contemplare con calma ciò che
leggiamo e di partecipare alla scena
«come un personaggio tra gli
altri»[13], per lasciarci interpellare



da Cristo. Alimentare l’orazione vuol
dire anche partire, nel nostro dialogo
con il Signore, dai testi che la Chiesa
mette sulle nostre labbra nella
liturgia cui abbiamo partecipato. Le
fonti dell’orazione sono inesauribili:
se sappiamo ricorrervi con un
entusiasmo nuovo, lo Spirito Santo
farà il resto.

Quando mancano le parole

Nonostante tutto, certe volte
succederà che, malgrado ogni sforzo,
non riusciamo a intavolare un
dialogo con Dio. Come è consolante,
allora, ricordare l’indicazione del
Signore: «pregando non sprecate
parole come i pagani, i quali credono
di venire ascoltati a forza di
parole» (Mt 6, 7). È il momento di
ritornare a confidare nell’azione
dello Spirito Santo nell’anima, che
«viene in aiuto alla nostra debolezza,
perché nemmeno sappiamo che cosa
sia conveniente domandare, ma lo



Spirito stesso intercede con
insistenza per noi, con gemiti
inesprimibili» (Rm 8, 26).

Utilizzando le parole di san Paolo ai
Romani, Benedetto XVI descriveva
l’atteggiamento di abbandono che
deve impregnare l’orazione:
«Vogliamo pregare, ma Dio è lontano,
non abbiamo le parole, il linguaggio,
per parlare con Dio, neppure il
pensiero. Solo possiamo aprirci,
mettere il nostro tempo a
disposizione di Dio, aspettare che Lui
ci aiuti ad entrare nel vero dialogo.
L'Apostolo dice: proprio questa
mancanza di parole, questa assenza
di parole, eppure questo desiderio di
entrare in contatto con Dio, è
preghiera che lo Spirito Santo non
solo capisce, ma porta, interpreta,
presso Dio. Proprio questa nostra
debolezza diventa, tramite lo Spirito
Santo, vera preghiera, vero contatto
con Dio»[14].



Non c’è motivo, dunque, di
scoraggiarsi se si sente la difficoltà di
riuscire ad avere un dialogo con il
Signore. A volte sembra che il cuore
conviva malvolentieri con le realtà
spirituali: il tempo della meditazione
non passa mai, il pensiero divaga su
altre cose, la volontà fa resistenza e il
cuore è arido. Forse allora ci possono
servire alcune considerazioni:

«L’orazione – ricordalo –non consiste
nel fare bei discorsi, dire frasi
magniloquenti o consolanti...

Orazione è a volte uno sguardo a
un’immagine del Signore o di sua
Madre; altre volte, una supplica, in
parole; altre ancora, l’offerta delle
buone opere, dei risultati della
fedeltà...

Come il soldato che sta di sentinella,
così dobbiamo stare noi alla porta di
Dio nostro Signore: e questo è
orazione. O come si accuccia un
cagnolino ai piedi del suo padrone. E



non esitare a dirglielo: Signore: sono
qui come un cane fedele; o, meglio,
come un somarello, che non darà
calci a chi lo ama»[15].

La sorgente che cambia il mondo

La vita di orazione ci rende possibile
il rapporto con Dio, relativizza i
problemi a cui a volte diamo una
importanza esagerata, ci ricorda che
siamo sempre nelle mani di nostro
Padre del Cielo. In nessun caso essa
ci isola dal mondo, né è una
scappatoia dai problemi quotidiani.
L’orazione vera è significativa: incide
nella nostra vita, la illumina e ci dà
introduce nell’ambiente in cui
viviamo con una prospettiva
soprannaturale: «Una preghiera
intensa, dunque, che tuttavia non
distoglie dall'impegno nella storia:
aprendo il cuore all'amore di Dio, lo
apre anche all'amore dei fratelli, e
rende capaci di costruire la storia
secondo il disegno di Dio»[16].



Nell’orazione il Signore non vuole
semplicemente spegnere la nostra
sete, ma desidera che questa
esperienza ci induca a condividere la
gioia di coltivare un rapporto con
Lui. Questo è accaduto nel cuore
della samaritana: dopo l’incontro con
Gesù, si affretta a farlo conoscere alla
gente fra cui vive:«Molti samaritani
di quella città credettero in Lui per le
parole della donna che dichiarava:
“Mi ha detto tutto quello che ho
fatto”» (Gv 4, 39). Un segno della
preghiera autentica è il desiderio di
condividere l’esperienza di Cristo
con gli altri, perché «che amore è
quello che non sente la necessità di
parlare della persona amata, di
presentarla, di farla conoscere?»[17].

Santa Maria è Maestra di orazione.
Ella, che ha saputo serbare le cose di
suo Figlio, meditandole nel suo cuore
(cfr. Lc 2, 51), si unisce ai discepoli di
Gesù nella preghiera (cfr. At 1, 14),
mostrando loro la via per ricevere



pienamente il dono dello Spirito
Santo, che li lancerà nell’avventura
divina dell’evangelizzazione.

Juan Francisco Pozo – Rodolfo Valdés

[1]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2567.

[2] San Josemaría, Amici di Dio, n. 67.

[3] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[4] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 264.

[5] Ibidem.

[6] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2560. Cfr. Sant’Agostino, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus, 64, 4: CCL 44 A140 (PL 40, 56).



[7] Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2710.

[8]Catechismo della Chiesa Cattolica,
n. 2732.

[9]Cfr. Catechismo della Chiesa
Cattolica, nn. 2725 e ss.

[10] Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 2729.

[11] San Josemaría, Solco, n. 460.

[12] San Josemaría, Forgia, n. 743.

[13] San Josemaría, Amici di Dio, n.
222.

[14] Benedetto XVI, Udienza generale,
16 maggio 2012.

[15] San Josemaría, Forgia, n. 73.

[16] San Giovanni Paolo II, Lettera
apostolica Novo millennio ineunte, n.
33.



[17] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 264.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/avviarsi-sulla-
via-della-contemplazione-significa/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/avviarsi-sulla-via-della-contemplazione-significa/
https://opusdei.org/it-it/article/avviarsi-sulla-via-della-contemplazione-significa/
https://opusdei.org/it-it/article/avviarsi-sulla-via-della-contemplazione-significa/

	Per me, vivere è Cristo (II): La via della contemplazione

