
opusdei.org

Vivere il tempo di
Avvento

Vi proponiamo una serie di testi
per prepararsi durante le
settimane che precedono il
santo Natale.

30/11/2019

Testi di san Josemaría

È arrivato l'Avvento. Che tempo
opportuno per ringiovanire il
desiderio, la nostalgia, l'anelito
sincero per la venuta di Cristo!, per
la sua venuta quotidiana nella tua
anima con l'Eucaristia! — “Ecce

1. 



veniet!” — ecco sta per arrivare!, ci
incoraggia la Chiesa.

Forgia, 548

Conto alla rovescia

Aprite gli occhi — abbiamo letto nel
Vangelo — e levate il capo, perché la
vostra redenzione è vicina (Lc 21, 28).
Il tempo di Avvento è tempo di
speranza. Tutto il panorama della
vocazione cristiana, quell'unità di
vita che ha come nerbo la presenza
di Dio, nostro padre, può e deve
divenire una realtà quotidiana.

Non voglio dire di più in questa
prima domenica di Avvento in cui
cominciamo a contare i giorni che ci
avvicinano alla nascita del Salvatore.
Abbiamo visto che cos'è la vocazione
cristiana; abbiamo visto che il
Signore ha fatto affidamento su di
noi per portare anime alla santità,
per avvicinarle a Sé, unirle alla
Chiesa ed estendere il regno di Dio in

https://it.escrivaworks.org/book/forgia-punto-548.htm


tutti i cuori. Il Signore ci vuole
disposti a donarci, fedeli, sensibili,
innamorati. Ci vuole santi,
totalmente suoi.

E’ Gesù che passa, 11

Per ascoltare Dio

Se meditiamo la Sacra Scrittura,
vedremo come l'umiltà è il requisito
indispensabile per disporsi ad
ascoltare Dio. La saggezza è presso
gli umili, dice il libro dei Proverbi.
Umiltà significa vederci come siamo,
senza palliativi, secondo verità.
Costatando la nostra pochezza, ci
apriremo alla grandezza di Dio: è
questa la nostra grandezza.

Lo comprendeva bene la Madonna,
la Santa Madre di Gesù, la creatura
più eccelsa tra quante sono esistite
ed esisteranno sulla terra. Maria
glorifica il potere di Dio che ha
rovesciato i potenti dai troni, ha
innalzato gli umili. E aggiunge che in

https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa-punto-11.htm


Lei si è realizzata ancora una volta
questa divina volontà: Perché ha
guardato l'umiltà della sua serva,
d'ora in poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata.

Maria si mostra santamente
trasformata, nel suo cuore purissimo,
di fronte all'umiltà di Dio: Lo Spirito
Santo scenderà su di te, su te
stenderà la sua ombra la potenza
dell'Altissimo. Colui che nascerà sarà
dunque santo e chiamato Figlio Di
Dio. L'umiltà della Vergine è
conseguenza dell'insondabile abisso
di grazia che si opera con
l'incarnazione della Seconda Persona
della Trinità Beatissima nel seno di
sua Madre sempre Immacolata.

Amici di Dio, 96

I nemici dell'anima

Oggi, inizio del tempo di Avvento, è
cosa buona considerare le insidie di
questi nemici dell'anima: il disordine

https://it.escrivaworks.org/book/amici_di_dio-punto-96.htm


della sensualità e della leggerezza
superficiale; l'insipienza della
ragione che si oppone al Signore; la
presunzione altèra che rende sterile
l'amore a Dio e alle creature. Tali
situazioni dello spirito sono ostacoli
evidenti, e il loro potere perturbatore
è grande. Per questo la liturgia ci
porta nell'introito ad implorare la
misericordia divina:A te, Signore,
elevo l'anima mia. Dio mio, in te
confido: non sia confuso! Non
trionfino su di me i miei nemici (Sal
24, 1-3). Nell'antifona dell'offertorio
ripeteremo: Confido in te, che io non
sia confuso!

Ora che il tempo della salvezza è
vicino, è consolante ascoltare dalle
parole di san Paolo che quando si
manifestarono la bontà di Dio, nostro
Salvatore, e il suo amore per gli
uomini, Egli ci ha salvati non in virtù
di opere di giustizia da noi compiute,
ma per la sua misericordia (Tit 3, 5).



E’ Gesù che passa, Gesù Cristo, Dio e
Uomo: ecco i “magnalia Dei”, le opere
meravigliose di Dio, dinanzi alle
quali dobbiamo meditare e di cui
dobbiamo rendere grazie al Signore,
a colui che è venuto a portare la pace
in terra agli uomini di buona volontà
(Lc 2, 14), a tutti coloro che vogliono
unire la loro volontà alla Volontà
santa di Dio: non soltanto ai ricchi,
né soltanto ai poveri, ma a tutti gli
uomini, a tutti i fratelli. Perché tutti
siamo fratelli in Gesù, tutti figli di Dio
e fratelli di Cristo; e sua Madre è
nostra Madre.

E’ Gesù che passa, 13

Papa Francesco, Angelus della prima
domenica d'avvento 2017

Oggi iniziamo il cammino
dell’Avvento, che culminerà nel
Natale. L’Avvento è il tempo che ci è
dato per accogliere il Signore che ci
viene incontro, anche per verificare
il nostro desiderio di Dio, per

https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa-punto-13.htm
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/angelus/2017/documents/papa-francesco_angelus_20171203.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/angelus/2017/documents/papa-francesco_angelus_20171203.html


guardare avanti e prepararci al
ritorno di Cristo. Egli ritornerà a noi
nella festa del Natale, quando faremo
memoria della sua venuta storica
nell’umiltà della condizione umana;
ma viene dentro di noi ogni volta che
siamo disposti a riceverlo, e verrà di
nuovo alla fine dei tempi per
«giudicare i vivi e i morti». Per
questo dobbiamo sempre essere
vigilanti e attendere il Signore con la
speranza di incontrarlo. La liturgia
odierna ci introduce proprio in
questo suggestivo tema della
vigilanza e dell’attesa.

Nel Vangelo (cfr Mc 13,33-37) Gesù
esorta a fare attenzione e a vegliare,
per essere pronti ad accoglierlo nel
momento del ritorno. Ci dice: «Fate
attenzione, vegliate, perché non
sapete quando è il momento […]; fate
in modo che giungendo
all’improvviso, non vi trovi
addormentati» (vv. 33-36).



La persona chefa attenzione è quella
che, nel rumore del mondo, non si
lascia travolgere dalla distrazione o
dalla superficialità, ma vive in
maniera piena e consapevole, con
una preoccupazione rivolta anzitutto
agli altri. Con questo atteggiamento
ci rendiamo conto delle lacrime e
delle necessità del prossimo e
possiamo coglierne anche le capacità
e le qualità umane e spirituali. La
persona attenta si rivolge poi anche 
al mondo, cercando di contrastare
l’indifferenza e la crudeltà presenti
in esso, e rallegrandosi dei tesori di
bellezza che pure esistono e vanno
custoditi. Si tratta di avere uno
sguardo di comprensione per
riconoscere sia le miserie e le
povertà degli individui e della
società, sia per riconoscere la
ricchezza nascosta nelle piccole cose
di ogni giorno, proprio lì dove il
Signore ci ha posto.



La persona vigilante è quella che
accoglie l’invito a vegliare, cioè a non
lasciarsi sopraffare dal sonno dello
scoraggiamento, della mancanza di
speranza, della delusione; e nello
stesso tempo respinge la
sollecitazione delle tante vanità di
cui trabocca il mondo e dietro alle
quali, a volte, si sacrificano tempo e
serenità personale e familiare. È
l’esperienza dolorosa del popolo di
Israele, raccontata dal profeta Isaia:
Dio sembrava aver lasciato vagare il
suo popolo lontano dalle sue vie (cfr
63,17), ma questo era un effetto
dell’infedeltà del popolo stesso (cfr
64,4b). Anche noi ci troviamo spesso
in questa situazione di infedeltà alla
chiamata del Signore: Egli ci indica la
via buona, la via della fede, la via
dell’amore, ma noi cerchiamo la
nostra felicità da un’altra parte.

Essere attenti e vigilanti sono i
presupposti per non continuare a
“vagare lontano dalle vie del



Signore”, smarriti nei nostri peccati e
nelle nostre infedeltà; essere attenti
ed essere vigilanti sono le condizioni
per permettere a Dio di irrompere
nella nostra esistenza, per restituirle
significato e valore con la sua
presenza piena di bontà e di
tenerezza. Maria Santissima, modello
nell’attesa di Dio e icona della
vigilanza, ci guidi incontro al suo
figlio Gesù, ravvivando il nostro
amore per Lui.

Mons. Fernando Ocáriz

Tutta la nostra giornata dovrebbe
essere in un certo modo un tempo di
Avvento, un tempo di attesa, un
tempo di anelito di trovare Cristo.
(Incontro all'ELIS, 4/12/2017)

Gesù aumenti in noi la fede per poter
vedere Dio in Lui; per renderci
sempre più conto, grazie alla fede,
contemplandolo, che “Dio è
amore” (1 Gv 4, 8) e si fa Bambino

https://opusdei.org/it/article/mons-ocariz-ognuno-di-voi-e-tanto-opus-dei-quanto-il-prelato/


con noi e per noi. (auguri di Natale
2017)

Altri testi per il tempo di Avvento: le
parole di san Giovanni Paolo II,
Benedetto XVI, mons. Javier
Echevarría e san Josemaría ► 
Scarica il PDF

La corona dell'Avvento

Origine

La corona dell’Avvento affonda le
sue radici nei costumi precristiani
dei popoli del nord, tra il IV e il VI
secolo. Durante il freddo e l’oscurità
di dicembre, raccoglievano rami
verdi per farne falò come segnale di
attesa nel ritorno della primavera.

Nel secolo XVI cattolici e protestanti
tedeschi cominciarono ad utilizzare
questo simbolo durante l’Avvento:

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Testi%20per%20il%20tempo%20di%20avvento20171201-101845.pdf


quelle tradizioni primitive
contenevano un seme di verità che
poteva ricordare la Verità suprema:
Gesù è la Luce venuta nel mondo,
che sta con noi e che tornerà nella
gloria. Le candele anticipano la
venuta della luce nella Natività: Gesù
Cristo. Questa tradizione si è
trasformata in un simbolo
dell’Avvento nelle famiglie cristiane.

La Corona dell’Avvento, le cui
quattro luci si accendono
progressivamente, domenica dopo
domenica fino alla solennità del
Natale, è memoria delle diverse
tappe della storia della salvezza
prima di Cristo e simbolo della luce
profetica che ha illuminato la notte
dell’attesa fino al sorgere del Sole di
giustizia (cfr. Mal.3,20; Lc 1,78).

La simbologia

- La forma circolare: il cerchio non
ha principio né fine, è un segno di
eternità



- I rami verdi: simboleggiano la
speranza e la vita.

- Le quattro candele: le candele si
accendono una per volta durante le
quattro domeniche di Avvento.
Simboleggiano la luce in mezzo alle
tenebre: la salvezza portata da Gesù
Cristo è la luce per la vita di ogni
persona.

- Il colore rosso significa l’amore di
Dio

La corona può essere benedetta da
un sacerdote.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/avvento/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/avvento/
https://opusdei.org/it-it/article/avvento/

	Vivere il tempo di Avvento

