
opusdei.org

«L’aurora del Giorno
del Sole».
L’esposizione
eucaristica e
l’antifona mariana

La benedizione con il
Santissimo e l’antifona mariana
dei sabati ci preparano alla
celebrazione domenicale e
uniscono i nostri due grandi
amori, Cristo e Maria, in un
momento della settimana.

06/02/2025



Nel giorno chiamato del Sole, si tiene
una riunione di tutti coloro che
abitano nelle città o nelle campagne[1].
San Giustino inizia così la sua
descrizione della liturgia eucaristica
dei primi cristiani, poco più di un
secolo dopo la morte di Cristo. Fin
dalla risurrezione del Signore nel
«Giorno del Sole», i cristiani non
hanno mai smesso di celebrare
insieme la frazione del pane nel
primo giorno della settimana, che
presto ribattezzarono come Dies
Domini o Dominicus: il Giorno del
Signore.

Nel tesoro di pietà cristiana vissuto
nell’Opera, esistono due pratiche che
hanno in comune il loro carattere di
preparazione al Giorno del Signore,
poiché sono caratteristiche del
sabato e costituiscono una sorta di
prologo alla celebrazione
domenicale: l’esposizione eucaristica
e il canto o la recita di un’antifona
mariana. Usando un’immagine,



potremmo dire che rappresentano il
primo bagliore – in fondo
all’orizzonte – del giorno che ci porta
il Sole che sorge dall’alto (cfr. Lc 1,78)
e che comincerà a risplendere tra
poche ore. Sono, quindi, come
l’aurora del Giorno del Sole.

Inoltre, queste pratiche uniscono i
nostri due grandi amori, Cristo e
Maria, in un momento della
settimana. «Cerca di ringraziare
Gesù nell’Eucaristia, cantando lodi
alla Madonna, la Vergine pura, senza
macchia, colei che ha messo al
mondo il Signore. — E, con audacia
di bambino, azzàrdati a dire a Gesù:
mio dolce Amore, sia benedetta la
Madre che ti ha messo al mondo! Sii
certo che gli farai piacere, ed Egli
infonderà nella tua anima un amore
ancora più grande»[2].

Mangiare con la vista

L’origine storica dell’esposizione e
della benedizione eucaristica si trova



nello sviluppo della spiritualità e
della teologia sull’Eucaristia
avvenuto nel Medioevo. Gli
insegnamenti della Chiesa, che
rispondevano e confutavano coloro
che negavano la presenza reale di
Cristo nell’Eucaristia, insieme al
miracolo di Bolsena (1263) – che
diede origine alla festa del Corpus
Domini –, suscitarono un grande
movimento di devozione nel popolo
cristiano. Il fiorire delle processioni
eucaristiche, il gesto della
genuflessione davanti alle specie
consacrate, la loro elevazione
durante la consacrazione della Messa
e la maggiore importanza acquisita
dal tabernacolo nelle chiese sono
alcune manifestazioni della
progressiva riverenza al Santissimo
Sacramento che lo Spirito Santo
suscitava nella Chiesa.

Cresceva nei fedeli un ardente
desiderio di contemplare l’Ostia
Santa per nutrirsene spiritualmente:



era chiamata manducatio per visum
(mangiare con la vista). Tuttavia,
sorgeva un problema: questa visione
era limitata al momento
dell’elevazione durante il canone
della Messa. Per questo, alcune
diocesi della Germania iniziarono a
diffondere, nel XIV secolo, l’usanza di
esporre il Santissimo Sacramento per
periodi di tempo più lunghi, in
momenti diversi dalla celebrazione
eucaristica. L’esposizione era
accompagnata da canti tratti dalla
liturgia delle ore e dalla Messa della
festa del Corpus Domini, i cui testi
furono composti da san Tommaso
d’Aquino: Pange lingua, O salutaris
Hostia, Tantum ergo, Ecce panis
angelorum…

Il culto eucaristico fuori dalla Messa
continuò a diffondersi nei secoli
successivi, specialmente dopo il
Concilio di Trento (1545-1563). La
riforma della liturgia seguita al
Concilio Vaticano II ha voluto



continuare a promuovere questa
pratica, sottolineandone l’intima
connessione con la santa Messa: «I
fedeli, quando venerano Cristo
presente nel Sacramento, ricordino
che questa presenza deriva dal
sacrificio e tende alla comunione,
sacramentale e spirituale»[3].
L’esposizione e la benedizione
eucaristica costituiscono, in un altro
momento della giornata, la naturale
continuità della celebrazione della
Messa: da essa nascono e ad essa
conducono. L’adorazione ci aiuta a
essere «anime eucaristiche», attente
a Lui dal mattino alla sera e dalla
sera al mattino: «Impariamo dunque
a ringraziare il Signore di un’altra
sua delicatezza d’amore: quella di
non aver voluto limitare la sua
presenza al momento del Sacrificio
dell’altare, ma di aver deciso di
restare nell’Ostia Santa che si
conserva nel tabernacolo»[4].

Un cuore che si apre al canto



La tradizione di venerare in modo
speciale la Santissima Vergine nella
vigilia della domenica è antichissima
nella Chiesa. Forse il suo antecedente
remoto risale al raduno dei discepoli
attorno a Maria il Sabato Santo;
mentre l’oscurità e l’incertezza
dominavano nei loro cuori, lei,
modello di discepola e di credente,
rappresentava la continuità della
presenza del Figlio nel mondo. Un
autore medievale, Cesareo di
Heisterbach (+1240), lo spiegava in
questo modo: «Solo Maria mantenne
la fede nella risurrezione di suo
Figlio, in mezzo alla disperazione
generale del Sabato Santo, mentre
Cristo giaceva morto nel sepolcro. La
devozione mariana del sabato si
comprende alla luce della domenica,
il giorno commemorativo della
risurrezione»[5].

Fin dall’antichità, in alcune regioni si
osservava una certa venerazione,
con accenti diversi, anche verso il



sabato, considerato come prologo o
fratello della domenica. La
consuetudine di celebrare la Messa
in onore di Santa Maria il sabato
risale invece ad Alcuino di York
(+804), teologo e consigliere di Carlo
Magno, che compose una serie di
Messe per i giorni della settimana, da
celebrare quando non si
commemoravano memorie di santi.
Inoltre, non molto tempo dopo, si
diffuse ampiamente l’usanza di
recitare il Piccolo Ufficio della Beata
Vergine Maria al sabato nella liturgia
delle ore.

Nel XIII secolo, in Italia, nacque una
devozione serale nota come laude,
una celebrazione con canti al
termine del giorno o della settimana,
in cui non poteva mancare un canto
dedicato a Santa Maria, soprattutto la
Salve Regina. Successivamente, si
diffuse l’usanza di recitare le laude
alla presenza di Cristo sacramentato,
custodito nella pisside o visibile



nell’ostensorio. Alla fine, il popolo
riceveva la benedizione con
l’Eucaristia e veniva congedato. In
questo modo, sebbene la tradizione
di venerare la presenza permanente
di Gesù e quella di onorare la Vergine
Maria in modo particolare il sabato
fossero nate nella Chiesa in modo
indipendente, entrambe confluirono
felicemente alla fine del Medioevo.
Nacque così una tradizione liturgica
e devozionale che è continuata nei
secoli.

A san Josemaría piaceva considerare
che, quando il cuore trabocca
d’amore, esplode in canto. Ci mostrò
spesso come pregare con canti umani
resi divini rivolti al divino. Di fatto, a
Santa Maria dedicò spesso le sue
serenate d’amore: «Canta davanti
alla Vergine Immacolata e ricordale:
ave Maria, Figlia di Dio Padre: ave
Maria, Madre di Dio Figlio: ave
Maria, Sposa di Dio Spirito Santo…
Più di te, soltanto Dio!»[6]. In tutta la



sua storia, la Chiesa non ha mai
smesso di cantare lodi alla Vergine
Maria, confermando ciò che lei stessa
annunciò nel Magnificat: «D’ora in
poi tutte le generazioni mi
chiameranno beata» (Lc 1,48).

Dai primi passi dell’Opera

San Josemaría desiderò che i sabati
fossero giorni dedicati in modo
speciale a manifestare il nostro
amore verso la Madonna, in diversi
modi: attraverso qualche
mortificazione in più e il canto o la
recita di un’antifona mariana, in
particolare la Salve Regina e il Regina
Coeli nel tempo pasquale. Inoltre, fin
dai primi passi dell’Opera, nei centri
di san Raffaele, in questo giorno si
organizzava una colletta con cui si
acquistavano fiori per adornare la
sua immagine nell’oratorio e per
assistere i poveri della Vergine,
un’opera di carità che il fondatore



dell’Opus Dei aveva spesso visto
praticare da suo padre.

In un punto di Forgia, san Josemaría
spiega alcuni dei motivi per cui volle
che nell’Opera si vivessero questi
gesti di affetto verso la Vergine
Maria: «Ci sono due ragioni, tra le
altre, diceva tra sé quell’amico, per
riparare, tutti i sabati e in ogni vigilia
delle sue feste, le offese fatte alla mia
Madre Immacolata. La seconda è che
le domeniche e le feste della
Madonna (che, in genere, sono feste
paesane) la gente, invece di dedicarle
alla preghiera, le dedica — basta
aprire gli occhi e vedere — a
offendere il nostro Gesù, con peccati
pubblici e crimini scandalosi. La
prima: che noi, che vogliamo essere
buoni figli, non viviamo, forse spinti
da satana, con l’attenzione dovuta i
giorni dedicati al Signore e a sua
Madre. — Ti sei già reso conto che,
disgraziatamente, queste ragioni



sono sempre molto attuali, e tali da
indurre anche noi a riparare»[7].

Nelle prime decadi del XX secolo, in
Spagna, era frequente nelle chiese e
negli oratori la pratica della sabatina,
che consisteva nel recitare alcune
preghiere e canti alla Vergine, come
il santo rosario e la Salve Regina, e
poteva includere una breve
riflessione. San Josemaría vi
partecipò con la sua famiglia a
Barbastro e durante il seminario a
Saragozza. Sappiamo inoltre che,
come molti altri sacerdoti dell’epoca,
celebrava spesso la benedizione
eucaristica come parte del suo
ministero a Madrid, anche con i
primi che si avvicinavano alle
attività dell’Opera: nel Patronato
degli Infermi, durante le lezioni di
formazione cristiana nell’asilo Porta
Coeli, nei ritiri mensili nella chiesa
dei redentoristi o nell’accademia-
residenza DYA, il sabato e in alcune
festività e ritiri. Il primo circolo di



san Raffaele tenuto dal nostro
fondatore con tre studenti si concluse
con l’esposizione eucaristica: era
sabato 21 gennaio 1933. Nel
momento della benedizione, san
Josemaría intravide nel tempo la
fecondità che questa opera con i
giovani avrebbe avuto nei secoli:
«Presi il Signore sacramentato
nell’ostensorio, lo alzai, benedissi
quei tre... e io vedevo trecento,
trecentomila, trenta milioni, tre
miliardi... (…) E sono stato modesto,
perché è una realtà dopo quasi
mezzo secolo. Sono stato modesto,
perché il Signore è stato molto più
generoso»[8].

Nel dicembre del 1931, san Josemaría
decise che nei centri dell’Opera si
cantasse la Salve Regina alla Vergine
il sabato. Per quanto riguarda la
benedizione eucaristica di quel
giorno, sembra che essa si sia
consolidata progressivamente nella
vita di famiglia, unendosi



abitualmente al canto dell’antifona
mariana.

Nell’Opera, inoltre, la benedizione
eucaristica può essere intesa anche
nel contesto della continuità che san
Josemaría desiderava dare alla santa
Messa durante l’intera giornata,
attraverso diverse manifestazioni di
pietà[9], con l’obiettivo di santificare
la vita quotidiana nella e attraverso
la grazia della Messa e della
Comunione. Così, immersi nelle
occupazioni di ogni giorno – in cui il
Signore ci chiama – questa continuità
della Messa può essere favorita in
diversi modi, sia partecipando alla
benedizione eucaristica sia con altre
pratiche: una visita al Santissimo,
giaculatorie, la comunione spirituale,
ecc. Si comprende quindi che la
pratica della pietà della benedizione
eucaristica – anche se non fa parte
delle consuetudini specifiche dello
spirito dell’Opus Dei – sia sorta con
naturalezza, per desiderio di san



Josemaría, nei centri e nelle attività
dell’Opera in occasioni particolari
come le solennità o alcune feste
liturgiche, nelle celebrazioni
familiari, nei momenti in cui
cerchiamo di rinnovare la nostra vita
spirituale accanto al Signore con
serenità – come durante un ritiro
spirituale – e, settimanalmente, il
sabato. Questa giornata, solitamente
un po’ più distesa, ci prepara per il
giorno eucaristico per eccellenza: la
domenica.

All’orizzonte dell’anima

La partecipazione familiare
all’Eucaristia domenicale ci permette
di sperimentare la vicinanza di Dio
nella nostra vita, grazie all’ascolto
della Parola di Dio, all’omelia, alla
Comunione e all’incontro con la
comunità cristiana. Il canto o la
recita dell’antifona mariana e, se le
circostanze lo permettono, la
partecipazione all’esposizione



eucaristica del sabato, possono
diventare modi per preparare la
nostra anima a questo momento
centrale della settimana e per
accrescere il nostro amore per Gesù
sacramentato. Si potrebbe dire che
entrambe le pratiche costituiscono
esercizi concreti per ravvivare il
desiderio di accogliere il Signore:
«Solo se recuperiamo il gusto
dell’adorazione, si rinnova il
desiderio. Il desiderio ti porta
all’adorazione e l’adorazione ti fa
rinnovare il desiderio. Perché il
desiderio di Dio cresce solo stando
davanti a Dio. Perché solo Gesù
risana i desideri. Da che cosa? Li
risana dalla dittatura dei bisogni. Il
cuore, infatti, si ammala quando i
desideri coincidono solo con i
bisogni. Dio, invece, eleva i desideri e
li purifica, li guarisce, risanandoli
dall’egoismo e aprendoci all’amore
per Lui e per i fratelli»[10]. Il culto
eucaristico fuori dalla Messa educa
l’anima a desiderare ardentemente la



Comunione sacramentale e
spirituale: l’adorazione tende
all’unione. L’antifona mariana ci fa
crescere nell’amore verso Maria, la
cui missione è sempre quella di
condurci a Gesù.

Per evitare che entrambe le pratiche,
ripetute settimana dopo settimana,
diventino abitudinarie – la routine è
la «tomba della vera pietà»[11] – può
essere utile meditare con calma i
testi che si cantano o si recitano ogni
sabato: gli inni eucaristici, le letture
bibliche, le preghiere, le litanie e le
antifone mariane. In questo senso,
durante il tempo di silenzio
dell’esposizione, entriamo in dialogo
interiore con Cristo e assaporiamo
ciò che è stato cantato o letto. Non si
tratta solo di una semplice pausa, ma
di un raccoglimento che ci permette
di concentrarci su ciò che è davvero
importante nella nostra vita, per poi
trasmetterlo agli altri. «Nel parlare
della grandezza di Dio, il nostro



linguaggio risulta sempre inadeguato
e si apre così lo spazio della
contemplazione silenziosa. Da questa
contemplazione nasce in tutta la sua
forza interiore l’urgenza della
missione, la necessità imperiosa di
“comunicare ciò che abbiamo visto e
udito”, affinché tutti siano in
comunione con Dio (cfr 1 Gv 1,3)»[12].
Allo stesso tempo, la liturgia ci invita
anche a mantenere
quell’atteggiamento di raccoglimento
in ogni Messa, affinché «la parola di
Dio realizzi effettivamente nei cuori
ciò che risuona negli orecchi»[13].

Ravvivare il desiderio di accogliere il
Signore. Assaporare le parole rivolte
a Dio. Ognuno può trovare il modo di
partecipare con maggiore amore alle
celebrazioni liturgiche. Questo
impegno costante, tipico di una
persona innamorata, per rendere
ciascuna celebrazione un momento
unico di incontro con Gesù, può



aprire orizzonti inattesi nella nostra
vita di pietà.

In questo modo, l’esposizione
eucaristica e l’antifona mariana del
sabato favoriranno il fatto che lo
splendore del Sole, che è Cristo,
risplenda con particolare intensità
nei nostri cuori alla vigilia della
domenica, riempiendo l’orizzonte
dell’anima con un’aurora di amore e
speranza. In particolare, il canto
mariano, che è un intreccio di
espressioni d’affetto, accenderà in
noi la devozione verso Maria«È una
donna meravigliosa – esclamava
nostro Padre in una tertulia –, la
creatura più splendida che il Signore
abbia potuto creare, piena di
perfezioni. Che le piacciano i
complimenti non è un’imperfezione.
Quindi, lo sai: tu ed io la
loderemo»[14].

[1] San Giustino, Apologia, n. 67, 3.

[2] Forgia, n. 70.



[3] Rituale della sacra Comunione e
del culto all’Eucaristia fuori della
Messa, n. 88.

[4] È Gesù che passa, n. 154.

[5] Cfr. A. Heinz, Der Tag, den der
Herr gemacht hat. Gedanken zur
Spiritualität des Sonntags, «Theologie
und Glaube» 68 (1978) 40-61, qui p.
55. (Traduzione nostra).

[6] Cammino, n. 496.

[7] Forgia, n. 434.

[8] A. Vázquez de Prada, Il fondatore
dell’Opus Dei, vol. I, Madrid, 1997, p.
482.

[9] Cfr. Forgia, n. 69; È Gesù che
passa, n. 154, tra gli altri testi
possibili.

[10] Francesco, Omelia, 6-I-2022.

[11] Cammino, n. 551.



[12] Benedetto XVI, Messaggio, 20-
V-2012.

[13] Messale Romano, Ordinamento
delle letture della Messa, n. 9.
(Traduzione nostra)

[14] Dal nostro Padre, citato in San
Josemaría Escrivá ai piedi della
Vergine di Guadalupe, in SEDS,
numero speciale, Messico, 2-X-1976,
Ed. de Revistas S. A. (Traduzione
nostra)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/aurora-del-
giorno-del-sole-esposizione-eucaristica-

antifona-mariana/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/aurora-del-giorno-del-sole-esposizione-eucaristica-antifona-mariana/
https://opusdei.org/it-it/article/aurora-del-giorno-del-sole-esposizione-eucaristica-antifona-mariana/
https://opusdei.org/it-it/article/aurora-del-giorno-del-sole-esposizione-eucaristica-antifona-mariana/
https://opusdei.org/it-it/article/aurora-del-giorno-del-sole-esposizione-eucaristica-antifona-mariana/

	«L’aurora del Giorno del Sole». L’esposizione eucaristica e l’antifona mariana

