
opusdei.org

Per me, vivere è
Cristo (III): Arrivare
alla persona nella
sua integrità: il
ruolo degli affetti (I)

Alcune persone, quando
pensano alla formazione,
tendono a considerarla un
sapere. Tuttavia, un concetto di
questo tipo non è sufficiente:
per arrivare all’integrità della
persona bisogna pensare alla
formazione come a un modo di
essere. Si tratta di un obiettivo
molto più elevato: immergersi
nel mistero di Cristo e lasciare
che la grazia ci trasformi



progressivamente per renderci
conformi a Lui.

16/07/2018

Gesù è indubbiamente l’amore della
nostra vita: non è il più grande di
tutti, ma quello che dà un senso a tutti
gli altri amori e agli interessi, alle
speranze, alle ambizioni, alle attività,
alle iniziative che riempiono i nostri
giorni e il nostro cuore. Proprio per
questo è di estrema importanza
conservare nella nostra vita
spirituale «la centralità della persona
di Cristo»[1]: Egli è la via per entrare
in comunione con il Padre nello
Spirito Santo. In Lui si svela il
mistero di chi è l’uomo[2], a che cosa
è chiamato. Per camminare con
Cristo bisogna crescere nella
conoscenza di sé, andare a fondo
anche del proprio mistero personale.
Permettere che Gesù sia il centro



della nostra vita significa, tra l’altro,
«riscoprire con nuove luci il valore
antropologico e cristiano dei
differenti mezzi ascetici; arrivare alla
persona nella sua integrità:
intelligenza, volontà, cuore, relazioni
con gli altri (...)»[3].

La persona alla quale bisogna
arrivare siamo noi stessi, e anche
tutti coloro che riusciamo a
raggiungere con la nostra amicizia,
con il nostro apostolato. La
formazione che riceviamo e che
impartiamo deve arrivare
all’intelligenza, alla volontà e agli
affetti, senza che nessuno di questi
elementi venga trascurato o
semplicemente sottomesso agli altri.
Qui ci soffermeremo soprattutto sulla
formazione dell’affettività, dando per
scontato quanto sia importante che
essa poggi su una buona formazione
intellettuale. La considerazione
dell’importanza della formazione
integrale ci permetterà di riscoprire



la grande verità che racchiude
l’identificazione che san Josemaría
stabiliva tra fedeltà e felicità[4].

Formarsi per entrare in sintonia
con Cristo

Alcune persone, quando pensano alla
formazione, tendono a considerarla
un sapere. In questo senso, avrebbe
una buona formazione chi durante la
sua vita ha ricevuto dei buoni
contenuti dottrinali, ascetici,
professionali, ecc. Tuttavia, un
concetto di questo tipo non è
sufficiente: per arrivare all’integrità
della persona bisogna pensare alla
formazione come a un modo di 
essere. Un buon professionista 
conosce la scienza e la tecnica
richiesta dalla sua professione, ma
deve avere qualcosa di più; deve
disporre di una serie di abiti – modi
di essere – che lo dispongano ad
applicare bene la scienza e la tecnica
che possiede: attenzione nei



confronti degli altri, concentrazione
nel lavoro, puntualità, capacità di
sopportare bene successi e
insuccessi, perseveranza…

Nello stesso modo, essere un buon
cristiano non è semplicemente
conoscere – a un livello adeguato alla
propria situazione nella Chiesa e
nella società – la dottrina sui
sacramenti, sull’orazione o sulle
norme morali generali e
professionali. Si tratta di un obiettivo
molto più elevato: immergersi nel
mistero di Cristo per conoscerne
l’ampiezza e la profondità (cfr. Ef 3,
18), permettere che la sua Vita entri
nella nostra ed essere nelle
condizioni di ripetere con san Paolo
che «non sono più io che vivo, ma
Cristo vive in me» (Gal 2, 20); vale a
dire, essere «alter Christus, ipse
Christus»[5], permettere che la grazia
ci trasformi progressivamente per
uniformarci a Lui.



Permettere alla grazia di agire, non è
certamente qualcosa di passivo, non
consiste soltanto nell’evitare di
mettere ostacoli, perché lo Spirito
Santo non ci trasforma in Cristo
senza la nostra cooperazione libera e
volontaria. Ma neanche questo è
sufficiente: donarci al Signore, dargli
la nostra vita, non è solamente dargli
le nostre decisioni, i nostri atti; è
anche dargli il nostro cuore, i nostri
affetti, e anche la nostra spontaneità.
Per questo non si può fare a meno di
una buona formazione intellettuale e
dottrinale che configuri la mente, che
influisca sulle nostre decisioni; però
è anche necessario che tale dottrina
scenda e arrivi al cuore della
persona. E questo richiede lotta... e
richiede tempo. In altre parole, è
necessario acquisire virtù, e proprio
in questo consiste la formazione.

Non è raro incontrare persone che
temono che insistere sulle virtù
finisca per condurre al volontarismo.



Niente di più lontano dalla realtà.
Forse alla radice di questa
confusione c’è una concezione errata
della virtù, che viene considerata un
semplice supplemento di forza di
volontà, che rende chi la possiede
capace di compiere la norma morale
anche quando essa si oppone alle
proprie inclinazioni. Si tratta di
un’idea abbastanza diffusa e, in
effetti, di origine volontaristica.

In sostanza, la virtù consisterebbe
nella capacità di andare contro la
spinta delle proprie inclinazioni
quando la norma morale lo richiede.
Naturalmente, c’è qualcosa di vero in
questo, ma si tratta di qualcosa di 
incompleto che trasforma le virtù in
qualità fredde, che porterebbero
praticamente alla negazione delle
proprie inclinazioni, dei propri
interessi e dei propri affetti, e che,
senza volere, finiscono per
trasformare l’indifferenza in un
ideale: come se la vita interiore e la



donazione consistessero nell’arrivare
a non sentirsi attratti da niente che
possa ostacolare le proprie decisioni
future.

Impostare la formazione in questo
modo impedisce di arrivare alla
persona nella sua integrità:
intelligenza, volontà e affetti non
crescerebbero insieme, tenendosi per
mano, aiutandosi reciprocamente,
senza che nessuna di queste facoltà
ostacoli una delle altre. Lo sviluppo
della vita interiore, invece, richiede
questa integrazione e, naturalmente,
non porta a ridimensionarsi, a
perdere interessi e affetti; non ha
come obiettivo che le cose non ci
tocchino, che non ci importi ciò che è 
importante, che non ci dolga ciò che è
doloroso, che non ci preoccupi ciò che
è preoccupante o che non ci attiri ciò
che è attraente. Piuttosto, fa
espandere il cuore, che si riempie di
un grande amore e riesce a vedere
tutti quei sentimenti in un contesto



più ampio, che consente di trovare le
risorse per affrontare quelli che
comportano una difficoltà e aiuta a
cogliere il senso positivo e
trascendente di quelli che risultano
attraenti.

Il Vangelo ci mostra il sincero
interesse del Signore per il riposo dei
suoi: «Venite in disparte, in un luogo
solitario, e riposatevi un po’» (Mc 6,
31), o anche la reazione del suo cuore
alle sofferenze dei suoi amici, come
Marta e Maria (cfr. Gv 11, 1-44). Non
possiamo immaginare che in quei
momenti Gesù si comportasse come
se, in fondo, data la sua unione con il
Padre, quanto succedeva attorno a
lui gli fosse indifferente. San
Josemaría parlava di amare il mondo
e di farlo appassionatamente[6],
invitava a mettere il cuore in Dio e,
attraverso Lui, negli altri, nel lavoro
che stiamo facendo, nell’attività
apostolica, perché «il Signore non ci



vuole freddi, rigidi, come materia
insensibile»[7].

La disponibilità, per esempio, non è
la disposizione di colui al quale è
indifferente ogni cosa, perché è
riuscito a perdere ogni interesse,
forse per evitare di soffrire quando
gli si chiede qualcosa che lo
infastidisce; ma la disposizione
meravigliosa di chi sa fare a meno
immediatamente di una cosa buona e
attraente per concentrarsi su un’altra
nella quale Dio lo aspetta, perché
vivere per Iddio è ciò che desidera
profondamente. Si tratta, in
definitiva, di qualcuno che ha un
cuore grande, che ha interessi e
ambizioni buone che sa mettere da
parte quando conviene, non perché
le neghi o perché tenti di non farsi
coinvolgere, ma perché il suo
interesse di amare e servire Dio è
assai più grande. E non soltanto è più
grande, ma è diventato un po’ per



volta ciò che dà senso e contiene in
sé tutti gli altri interessi.

Godere mediante la pratica delle
virtù

La formazione delle virtù richiede
lotta per superare le proprie
inclinazioni quando si oppongono
agli atti buoni. Questa è la parte di
verità che contiene il concetto
riduttivo – volontaristica – di virtù, al
quale prima facevamo riferimento.
Però la virtù non consiste nella
capacità di opporsi alle inclinazioni,
ma consiste piuttosto alla formazioni
delle inclinazioni. L’obiettivo non è,
dunque, essere capaci di lasciare
abitualmente da parte l’affettività
per farsi orientare da una regola
esterna, ma invece formare
l’affettività in modo da essere capaci
di godere del bene compiuto. La virtù
consiste proprio nel godimento nel
bene, nella formazione – diciamo
così – del buon gusto: «[Beato l’uomo



che] si compiace della legge del
Signore, la sua legge medita giorno e
notte» (Sal 1, 2). In definitiva, la virtù
è la formazione dell’affettività e non
l’abito di opporsi sistematicamente a
essa.

Finché la virtù non è formata,
l’affettività può opporre una
resistenza all’atto buono, e ciò dovrà
essere superato. Però l’obiettivo non
consiste semplicemente nel riuscire a
superarlo, ma nello sviluppare il
piacere per questo comportamento.
Quando si possiede la virtù, l’atto
buono può continuare a costare, ma
lo si fa con gioia. Facciamo qualche
esempio. Alzarci puntualmente la
mattina – il minuto eroico[8] –
probabilmente ci costerà sempre:
forse non arriverà mai il giorno in
cui, quando la sveglia suona, non
preferiremmo rimanere a letto
qualche minuto in più.



Ma se ci sforziamo abitualmente di
vincere la pigrizia per amore di Dio,
arriverà il momento in cui farlo ci fa
piacere, mentre cedere alla comodità
ci dispiace, ci lascia l’amaro in bocca.
Similmente, a una persona giusta,
portare via un prodotto del
supermercato senza pagarlo, non
soltanto lo considererà una cosa 
proibita, ma anche brutta,
sgradevole, incompatibile con le
proprie convinzioni, con il proprio
cuore. Questa configurazione
dell’affettività che genera la gioia
davanti al bene e la ripugnanza
davanti al male, non è una
conseguenza collaterale della virtù,
ma una componente essenziale di
essa. Per questo la virtù ci rende
capaci di godere del bene.

Questa non è un’idea strettamente
teorica; al contrario, ha una grande
influenza pratica sapere che quando
lottiamo non ci stiamo abituando a
sopportarci, ma impariamo a godere



del bene, anche quando al momento
questo significa andare contro
corrente.

La formazione delle virtù fa sì che le
facoltà e gli affetti tendano a
concentrarsi in ciò che veramente
può soddisfare le aspirazioni più
profonde e concedano luoghi
secondari – sempre subordinati a
quelli principali – a ciò che
semplicemente è nell’ordine dei
mezzi. In fin dei conti, formarsi nelle
virtù vuol dire imparare a essere
felice, a godere di e con ciò che è
grandioso, in definitiva significa
prepararsi al Cielo.

Se formarsi significa crescere nelle
virtù e le virtù consistono in un certo
ordine degli affetti, si può concludere
che ogni formazione è formazione
dell’affettività. Forse, nel leggere
questo, qualcuno potrebbe obiettare
che, nell’impegno di acquisire virtù,
l’intento è più operativo che affettivo,



e potrebbe anche aggiungere che
chiamiamo virtù alcuni abiti 
operativi. È vero; ma se le virtù ci
aiutano a fare il bene è perché ci
aiutano a sentire correttamente.
L’essere umano si muove sempre
verso il bene.

Il problema morale sta, alla fine, nel
fatto che quello che non è buono ci
appare – si presenta ai nostri occhi –
come una cosa buona in quella
situazione concreta. Questo succede
perché il disordine delle tendenze
induce a esagerare il valore del bene
al quale è rivolta una di esse, sicché
in questa situazione la si considera
più desiderabile di un altro bene con
il quale è entrata in conflitto, il quale,
tuttavia, possiede un maggior valore
oggettivo perché risponde al bene
globale della persona. Per esempio:
in una certa situazione possiamo
trovarci davanti all’alternativa di
dire o no la verità.



La tendenza naturale che abbiamo
alla verità ce la presenterà come un
bene. Però abbiamo anche una
tendenza naturale all'apprezzamento
da parte degli altri per cui, in questo
caso concreto, se ci sembra che la
verità ci farebbe rimanere male, ci
presenterà la menzogna come
conveniente.

Queste due tendenze entrano in
conflitto. Quale di esse prevarrà?
Dipenderà da quale dei due beni è
più importante per noi e in questa
valutazione l’affettività gioca un
ruolo decisivo. Se è ben ordinata,
aiuterà la ragione a capire che la
verità ha un grande valore e che
l’apprezzamento da parte degli altri
non è desiderabile se richiede che si
rinunci ad essa. Questo amore per la
verità al di sopra di altri beni che
pure ci attraggono, è proprio ciò che
chiamiamo sincerità. Ma se il
desiderio di far bella figura è più
forte dell’attrattiva della verità, è



facile che la ragione s’inganni e, pur
sapendo che non è una cosa buona,
giudichi conveniente mentire. Pur
sapendo perfettamente che non si
deve mentire, riteniamo che nel caso
specifico ci convenga farlo.

Un’affettività ordinata aiuta a fare il
bene perché prima aiuta a
riconoscerlo. Formarla è molto
importante. Come farlo? Cercheremo
di esporre alcune idee nel prossimo
articolo. Ora ci limiteremo a indicare
qualcosa che è bene sapere prima di
affrontare questo argomento.

La volontà e i sentimenti

Abbiamo appena affermato che
un’affettività ordinata aiuta a
comportarsi bene. Lo stesso si può
dire nel senso contrario: comportarci
bene aiuta a ordinare l’affettività.

Sappiamo per esperienza – e
conviene non dimenticarlo se non
vogliamo cadere facilmente in



frustrazioni e scoraggiamenti – che
non possiamo controllare
direttamente i nostri sentimenti: se
siamo presi dallo scoraggiamento,
non possiamo risolvere il problema 
decidendo a un certo punto di essere
allegri. Lo stesso succede se
improvvisamente vogliamo sentirci
più audaci, o meno timidi, o se
vogliamo non aver paura o vergogna,
oppure non sentire l’attrazione
sensibile di una cosa che
giudichiamo disordinata.

Altre volte può darsi che vorremmo
trattare con disinvoltura una
persona verso la quale sentiamo una
certa repulsione involontaria per
ragioni che riconosciamo
insignificanti, ma non ci riusciamo, e
allora ci rendiamo conto che
proporsi soltanto di trattarla con
semplicità non risolve il problema. In
definitiva, non basta una decisione
volontaria perché i sentimenti si
adeguino ai nostri desideri. Eppure,



che la volontà non controlli
direttamente i sentimenti non
significa che non abbia nessuna
influenza su di essi.

In etica, il controllo che la volontà
può esercitare sui sentimenti è detto 
politico, perché è simile a quello che
un governante ha sulle decisioni di
coloro che egli governa: non può
controllarle direttamente, in quanto
essi sono liberi; però può adottare
certe misure – per esempio,
diminuire le imposte – sperando che
producano certi risultati – per
esempio, un aumento dei consumi o
degli investimenti – attraverso la
libera volontà dei cittadini.

Anche noi possiamo compiere certi
atti nella speranza che suscitino dei
sentimenti concreti: possiamo
soffermarci a considerare il bene che
farà un’attività apostolica per la
quale cerchiamo aiuti, come mezzo
per sentirci più audaci al momento



di chiedere un donativo per il suo
avviamento. Possiamo riflettere sulla
nostra filiazione divina sperando
anche che un rovescio professionale
ci colpisca meno a livello sensibile.
Sappiamo anche che ingerire una
certa dose di alcool può provocare
uno stato transitorio di euforia; e che
se volontariamente rimuginiamo
nella nostra testa un torto ricevuto,
provocheremo reazioni di ira. Questi
potrebbero essere alcuni esempi
dell’influenza, sempre indiretta, che
la volontà può esercitare a breve
scadenza sui sentimenti.

Molto più importante, tuttavia, è
l’influenza che la volontà esercita a
lunga scadenza sull’affettività,
perché è proprio questa influenza
che le permette di darle forma, di
formarla. Se riflettiamo su questo
processo, si avverte chiaramente che
la persona è una e che la formazione
centra l’obiettivo soltanto se
raggiunge l’intelligenza, la volontà e



gli affetti. Ma su questo ci
soffermeremo nel prossimo articolo.

Julio Diéguez

[1] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[2] Cfr. Concilio Vaticano II, Cost.
past. Gaudium et spes (7-XII-1965), n.
22.

[3] F. Ocáriz, Lettera pastorale, 14-
II-2017, n. 8.

[4] San Josemaría, Solco, 84: «La tua
felicità sulla terra si identifica con la
tua fedeltà alla fede, alla purezza e al
cammino che il Signore ti ha
tracciato». Cfr. anche, per esempio,
san Josemaría, Istruzione,
maggio-1935/14-IX-1950, 60; 
Istruzione, 8-XII-1941, 61; san
Josemaría, Amici di Dio, n. 189.



[5] San Josemaría, È Gesù che passa,
n. 96.

[6] Basterà menzionare, come
esempio, il titolo dell’omelia Amare il
mondo appassionatamente, in 
Colloqui, nn. 113-123.

[7] San Josemaría, Amici di Dio, n.
183.

[8] San Josemaría, Cammino, n. 206.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/arrivare-alla-
persona-nella-sua-integrita-il-ruolo/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/arrivare-alla-persona-nella-sua-integrita-il-ruolo/
https://opusdei.org/it-it/article/arrivare-alla-persona-nella-sua-integrita-il-ruolo/
https://opusdei.org/it-it/article/arrivare-alla-persona-nella-sua-integrita-il-ruolo/

	Per me, vivere è Cristo (III): Arrivare alla persona nella sua integrità: il ruolo degli affetti (I)

