
opusdei.org

Anima sacerdotale,
Anima di Cristo

Ogni mattina, nell’iniziare la
giornata, possiamo dire al
Signore che desideriamo che
anche il nuovo giorno sia per
lui, gli offriamo la nostra vita, il
nostro cuore, il nostro lavoro…
Questa offerta è possibile
perché ogni cristiano possiede
un’anima sacerdotale.

01/06/2010

Tra le domande del catechismo, che
si usava in alcuni luoghi per
preparare i bambini alla Prima



Comunione, si trovava la seguente:
“Perché Dio ha creato gli uomini?” La
risposta era semplice e facile da
mandare a memoria: “Dio ha creato
gli uomini per amarlo, ubbidirgli
sulla terra ed essere felici con lui in
cielo”. In questa frase è contenuta
l’essenza del nostro destino sulla
terra.

Il Compendio dell’attuale Catechismo
della Chiesa Cattolica mette in
evidenza, tuttavia, un aspetto
importante: “L’uomo è stato creato
per conoscere, servire e amare Dio,
per offrirgli in questo mondo tutta la
creazione in rendimento di grazie, ed
essere elevato alla vita con Dio in
cielo” (1). Effettivamente, forma
parte del senso generale della
creazione dell’uomo, il dirigere verso
Dio la propria attività nel mondo e
offrirgli tutta la creazione in
rendimento di grazie. In un certo
modo, dal momento che Dio ha
associato l’uomo alla sua opera



creatrice, ogni attività umana deve
tendere a cooperare e riflettere la
bontà e la bellezza dell’azione di Dio.
“L’uomo infatti, creato ad immagine
di Dio, ha ricevuto il comando di
sottomettere a sé la terra con tutto
quanto essa contiene, e di governare
il mondo nella giustizia e nella
santità, e così pure di riferire a Dio il
proprio essere e l’universo intero,
riconoscendo in lui il Creatore di
tutte le cose” (2).

Ma dopo il peccato originale, questo
compito di collaborazione nel
disegno divino ha trovato un ostacolo
insuperabile: la mancanza di
rettitudine del cuore dell’uomo.
Come narra la Bibbia, più che
cooperare con Dio nella costruzione
del cosmo, gli stavamo comunicando
il nostro stesso disordine, stavamo
costruendo un mondo egoista. Allora,
nella sua grande misericordia, Dio ha
voluto inviare suo Figlio per
introdurre di nuovo nella creazione



la rettitudine di vita, la giustizia del
cuore, le parole e le azioni che gli
fossero veramente gradite. E a
quest’opera di Redenzione, prevista
da Dio fin dall’eternità, siamo stati
associati noi cristiani. Il sacrificio e la
grazia di Cristo ci hanno riportati a
Dio e hanno reso possibile che le
nostre opere potessero collaborare
alla salvezza delle creature.

La vocazione all’Opus Dei rafforza in
noi questa chiamata a cooperare con
Cristo nell’opera creatrice e
redentrice. Inoltre ci indica un
cammino specifico: compiere con
perfezione le cose di ogni giorno, il
lavoro ordinario, la vita familiare, le
relazioni sociali. Offrire a Dio la
quotidianità, la vita abituale, fino a
riconoscere la Sua presenza in mille
piccoli particolari.

E tutto questo esige da noi una
profonda disposizione interiore, il
desiderio soprannaturale di servire



Dio in ciò che facciamo, di portargli
le persone che frequentiamo, di
glorificarlo e, per questo, di liberarci
dalle miserie che hanno la loro
radice nel peccato. E’ come un
sedimento lasciato poco a poco
nell’anima dall’azione dello Spirito
Santo, contando sulla nostra
corrispondenza; un modo di essere
che procede da Cristo e ci lega al suo
Sacerdozio.

L’anima sacerdotale è propria di tutti
noi cristiani, poiché per il Battesimo
siamo stati costituiti sacerdoti della
nostra stessa esistenza (…), per
compiere ciascuna delle nostre azioni
in spirito di obbedienza alla volontà di
Dio (3). Perciò ogni mattina,
all’iniziare la giornata, diciamo al
Signore che vogliamo che pure il
nuovo giorno sia per lui, gli offriamo
la nostra vita, il nostro cuore, il
nostro lavoro, tutto il nostro essere.



SALDAMENTE APPOGGIATI SULLA
GRAZIA

Noi possiamo essere graditi a Dio e
far sì che le nostre opere riflettano la
carità e la bontà divine non in virtù
dei nostri meriti, ma per la grazia di
Dio che ci rende giusti al di dentro.
Perché, come dice San Paolo, l’amore
di Dio è stato riversato nei nostri
cuori per mezzo dello Spirito Santo
che ci è stato dato (4).

Pertanto, l’anima sacerdotale nasce
dall’alto (5), dalla nostra condizione
di figli di Dio: fa aprire il cristiano
alla vita di Cristo, sacerdote eterno.
Agire con anima sacerdotale
richiederà il sapersi vincere
frequentemente, e andare al di là dei
limiti di dedicazione e di sforzo che
sembrano ragionevoli; esigerà
ignorare o risolvere difficoltà
originate dal proprio carattere o
dalle circostanze, perché notiamo
che racchiudono qualcosa di



conveniente alla gloria di Dio o al
bene del nostro prossimo; richiederà
di saper trovare il tempo necessario
per fare del bene, o superare il
timore di non essere capaci di
realizzarlo.

In tutte queste cose dobbiamo
esercitarci ogni giorno, cercando di
ottenere piccole conquiste,
aumentando la generosità in qualche
particolare, evitando di scoraggiarci
quando verifichiamo che non ci
siamo riusciti o non abbiamo voluto;
ma è così che possiamo gettare
sempre più in profondità le basi della
nostra vita interiore. La nostra
generosità e la nostra
corrispondenza non ci sembreranno
mai sufficienti se sappiamo guardare
in avanti, verso una meta che sta
sempre più in là: se ci guardiamo allo
specchio della vita di Gesù.

L’anima sacerdotale di Cristo risulta
ben rispecchiata nella breve



affermazione circa il senso della sua
venuta: il Figlio dell’uomo infatti
non è venuto per essere servito,
ma per servire e dare la propria
vita in riscatto per molti (6). E’
come se con queste parole Gesù
avesse voluto manifestare la propria
disponibilità ad abbattere ogni limite
per liberare molti dal peccato e dare
loro la vita, affinché il Padre fosse
glorificato con la salvezza di tali
persone.

Alla luce dell’esempio di Cristo, si
intende bene quanto scriveva don
Álvaro in occasione delle nozze d’oro
della Società Sacerdotale della Santa
Croce: se desiderate conoscere
veramente in che cosa si nota l’anima
sacerdotale, ve lo riassumerò con
parole di san Josemaría: nel non dire
mai “basta”. Non rispondere “basta”
all’amore, non fermarci davanti al
sacrificio, come Cristo (7).



Abbiamo la certezza che su questa
terra, al di fuori di Gesù, soltanto la
Madonna fu capace di non dire mai
basta, guidata dal desiderio di essere
in ogni circostanza la serva del
Signore. Lei ha accompagnato Gesù
crocifisso più di qualunque altra
persona, e il Signore l’ha associata al
suo Sacerdozio in un modo
specialissimo e superiore a quello
degli altri uomini.

Ricordando la frequenza con cui san
Josemaría esortava le sue figlie a
crescere nell’anima sacerdotale, don
Álvaro diceva: Guardate Maria
Santissima, che la Chiesa invoca come
Mediatrice di tutte le grazie e Madre
dei sacerdoti. Contemplatela ai piedi
della Croce, pienamente identificata
con suo Figlio. Ci può essere un
esempio più grande di anima
sacerdotale in una donna? (8).

Santa Maria ha potuto esercitare
l’anima sacerdotale con tale



perfezione per la sua particolare
pienezza di grazia dello Spirito
Santo. Non possiamo pertanto
contemplare il suo esempio
semplicemente con occhi umani: la
nostra immaginazione rimarrebbe
sommersa dalla difficoltà che tanta
rinuncia e tanto sacrificio portano
con sé; saremmo portati a giudicare
che un tale cammino è impossibile
per noi, e ci accontenteremmo di
cercare, più o meno coscientemente,
percorsi più comodi.

La liturgia della Chiesa dice dello
Spirito Santo –che ci è stato dato-
che è “Padre dei poveri, Datore dei
doni, Luce dei cuori” (9). Se siamo
fedeli e abbiamo fiducia in Lui,
otterremo pure tutti i suoi doni:
“virtù e premio, morte santa, gioia
eterna” (10). E in questo modo ci
riempiranno di gioia tutte le
occasioni di esercitare l’anima
sacerdotale. Proprio quando ci potrà
costare un po’ di più, sentiremo



inesplicabilmente una gioia
maggiore, che procede dal di dentro,
da quella sorgente di acqua che
zampilla per la vita eterna (11).

COMMUNICATIO CHRISTI Abbiate
in voi, dice San Paolo, gli stessi
sentimenti che furono in Cristo
Gesù (12). Il Vangelo ci fa vedere con
frequenza molti dei desideri e dei
modi di pensare del Signore. Si nota
che il primo posto nella sua anima è
sempre per Dio Padre: lo consuma il
desiderio di fare quanto il Padre gli
chiede, lo divora lo zelo per la Casa di
Dio…

Uno zelo che si era già manifestato
quando, ormai adolescente, aveva
sentito nel Tempio l’imperiosa
necessità di occuparsi delle cose del
Padre suo. Anni dopo, avrebbe
dichiarato che tale Volontà era la
sostanza di cui viveva, il suo cibo, e
che provava autentica angoscia



finché non avesse visto compiuto il
piano divino (13).

Spinto da tale forte anelito, Gesù
Nostro Signore desiderava
profondamente la conversione degli
uomini, che si aprissero all’amore di
Dio, alla carità degli uni verso gli
altri. Era in grado di scoprire nei
cuori questa sete di felicità,
incatenata molte volte con i lacci del
peccato: Zaccheo, la samaritana,
l’adultera, ne sono testimoni
eloquenti.

Le necessità umane, l’indigenza e il
dolore commuovevano
profondamente il suo Cuore
amabilissimo. La risurrezione del
suo amico Lazzaro, della figlia di
Giairo – uno dei capi della sinagoga –,
del figlio della vedova di Nain; la
miseria dei lebbrosi, del cieco dalla
nascita, dell’emorroissa malata e
ridotta in rovina. Cristo apprezzava
la purezza di cuore dei bambini,



l’umiltà della cananea, la nobiltà
d’animo dei suoi discepoli. Percepiva
profondamente l’amicizia dei suoi, la
gioia di vederli crescere nella fede e
di condividere i loro desideri. Voi
siete –diceva loro- quelli che avete
perseverato con me nelle mie
prove…(14). Gli avrà causato
profondo dolore il tradimento di
Giuda, l’apostasia di coloro che lo
avrebbero abbandonato,
l’ostinazione dei suoi nemici. Pianse
Gesù di fronte al duro destino
riservato a Gerusalemme.

Ci siamo affacciati sull’anima di
Cristo perché in essa troviamo le
principali manifestazioni dell’anima
sacerdotale che ogni cristiano deve
possedere, partecipazione di quella
volontà di Redenzione che ha portato
Cristo a morire per noi sulla Croce. 
L’anima sacerdotale consiste
nell’avere gli stessi sentimenti di
Cristo Sacerdote, cercando di
compiere in ogni momento la Volontà



divina, e offrire così la nostra vita
intera a Dio Padre, in unione con
Cristo, per corredimere con Lui grazie
all’azione dello Spirito Santo (15).

Questi sentimenti li elargisce nel
nostro cuore lo Spirito Santo, che è,
come diceva Sant’Ireneo, 
communicatio Christi, comunicazione
di Gesù e pertanto trasmissione della
sua intimità, dei suoi pensieri e
desideri, che diventano sempre più
nostri. “Nella Chiesa si è insediato lo
Spirito Santo, cioè la comunicazione
di Cristo” (16).

Nella preghiera, diamo impulso ai
nostri desideri affinché sia così.
Spesso, ci aiuterà in questo la lettura
del Vangelo, e metteremo impegno
per situarci in quelle scene e
concentrarci su Gesù, su quanto ci
vuole comunicare, su ciò che porta
nel suo cuore. E questo, anche se
talvolta dobbiamo iniziare dicendogli
che siamo privi di idee o freddi, o



insensibili …, o chiedendogli di
concederci almeno quei desideri di
avere desideri (17), che san Josemaría
ci spingeva a chiedere. Se lo facciamo
con umiltà, sicuri che stiamo
richiedendo il meglio, il Signore avrà
misericordia della nostra povertà,
premierà la nostra fede e farà in noi
il miracolo: il suo potere divino, che
ha trasformato la vita dei personaggi
che sfilano nel Vangelo, imprimerà
nella nostra anima i suoi stessi
sentimenti di Redenzione.

E così, guardando il mondo, le
persone, la vita nostra con gli occhi
che Cristo ci presta, gli chiederemo
umilmente di aiutarci a fare la cosa
giusta, a compiere quanto Gli è
gradito, a servirlo nelle faccende che
ci tengono occupati, a portargli le
persone che ci circondano senza
timore di spenderci.

Nei momenti di preghiera – e sempre
nella nostra vita – rivolgiamo il



nostro sguardo a Maria, Madre
nostra, e le chiediamo che crescano
impetuosi nel cuore di tutti i cristiani
queste sante ambizioni: lasciarci
trasformare dall’Anima di Cristo per
arrivare ad essere veramente 
conformi all’immagine del Figlio
suo, perché egli sia il primogenito
tra molti fratelli (18).

A. Ducay

-------------------------

1. Compendio del Catechismo della
Chiesa Cattolica, n.67.

2. Conc. Vaticano II, Costit. Past. 
Gaudium et Spes, n. 34.

3. Gesù che passa, n. 96.

4. Rm 5, 5.

5. Cfr. Gv 3, 3.5.

6. Mc 10, 45.



7. Don Alvaro, Cartas de familia (3),
n. 377.

8. Ibid., n. 374.

9. Sequenza Veni Sancte Spiritus.

10. Ibid.

11. Gv 4, 14.

12. Fil 2, 5.

13. Cfr. Gv 4, 34; Lc 12, 49-50.

14. Lc 22, 28.

15. Don Alvaro, Cartas de familia (3),
n. 375.

16, Sant’Ireneo di Lione, Adversus
haereses, III, 24, 1.

17. En diálogo con el Señor, p.28.

18. Rm 8, 29.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/anima-
sacerdotale-anima-di-cristo/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/anima-sacerdotale-anima-di-cristo/
https://opusdei.org/it-it/article/anima-sacerdotale-anima-di-cristo/
https://opusdei.org/it-it/article/anima-sacerdotale-anima-di-cristo/

	Anima sacerdotale, Anima di Cristo

