
opusdei.org

Aggregate e
aggregati: radici
profonde, rami alti

La vocazione all’Opus Dei: un
campo illimitato di possibilità.

10/07/2023

È l’anno 585 a.C., Geremia che è a
Gerusalemme riceve una strana
locuzione con la quale il Signore gli
dice di comprare un campo. Il
profeta, perplesso, soprattutto per la
concreta situazione nella quale tutto
questo accadeva, risponde: «Ecco, le
opere di assedio hanno raggiunto la



città per occuparla; la città sarà data
in mano ai Caldei che l'assediano con
la spada, la fame e la peste. (...) E tu,
Signore Dio, mi dici: Comprati il
campo con denaro e chiama i
testimoni, mentre la città viene
messa in mano ai Caldei!»(Gr 32,
24-25). Tuttavia, il Signore insiste.
Con quel gesto del profeta, vuole
dare un segno al suo popolo e a noi:
«Ecco, li radunerò da tutti i paesi (...)
li farò tornare in questo luogo e li
farò abitare tranquilli. (...) Darò loro
un solo cuore e un solo modo di
comportarsi. (...) Proverò gioia nel
beneficarli; li farò risiedere
stabilmente in questo paese» (Gr 32,
37-41). Dio stesso riempirà di nuovo i
campi con gli alberi che sono i suoi
figli; poserà personalmente ogni
seme, lo farà germinare, crescere e
radicare.

Una vocazione con radici



Quando si parla di evangelizzazione
è frequente usare l’immagine del
fuoco: un messaggio che si propaga
velocemente, accendendo tutto
quello che incontra al suo passaggio
(cfr. Lc 12, 49). Tuttavia, il fuoco non
dura molto e dopo un poco lascia
solo cenere. Per questo, assieme
all’immagine del fuoco che si
propaga, si può ricorrere anche
all’immagine della pianta che viene
seminata e cresce (cfr. Mt 13, 31). Il
processo di radicamento dei primi
semi può essere lento, ma, quando gli
alberi cominciano a crescere e
diventano una foresta, la vita esplode
in una moltitudine innumerevole di
forme, suoni e colori; un’immensa
varietà di piante, animali e altre
forme di vita si sviluppano all’ombra
degli alberi. Quello che era un
terreno inutile diventa un luogo
piacevole, fresco e abitabile. Gli
alberi rassodano la terra, provocano
la brezza, attraggono la pioggia,
trattengono l’umidità, purificano



l’aria; alimentano e danno rifugio a
ogni tipo di creature. Lì non c’è forza
capace di frenare la potenza della
vita.

Il lavoro di evangelizzare che le
aggregate e gli aggregati fanno in
mezzo al mondo può essere
paragonato a quello della foresta. Il
prelato dell’Opus Dei, illustrando il
dono della vocazione nell’Opera
come aggregato o aggregata, ha
parlato della loro capacità di far 
mettere radici all’apostolato, di 
coltivare una grande diversità di
relazioni e di giungere in profondità
[1]. Potremmo riassumere queste
potenzialità dicendo che la vocazione
di aggregato è una vocazione di
piantatori, che ci parla di radici
particolarmente robuste e profonde,
che restano forti nelle agitazioni del
mondo. Molte volte tali radici
trovano posto in un luogo
determinato; in altre occasioni o in
altri periodi, per lavoro, studio,



famiglia o altri motivi, la persona
può trasferirsi da un posto all’altro, e
questi spostamenti diventano
occasione di un altro radicamento.
Ma, più delle radici fisiche, ci sono
radici in forma di amicizie legate a
terra, che danno vita. Dietro questa
capacità di mettere radici, a volte nei
luoghi, e sempre nei cuori delle
persone, c’è una grazia speciale, un
particolare volere divino: «Li farò
risiedere stabilmente in questo
paese, e lo farò con tutto il cuore e
con tutta l'anima» (Gr 32, 41).
«Riflettiamo allora sull’importanza di
custodire le radici, perché solo
andando in profondità i rami
cresceranno verso l’alto e
produrranno frutti. Ognuno di noi
può chiedersi, anche come popolo,
ognuno di noi: quali sono le radici
più importanti della mia vita? Dove
sono radicato? Ne faccio memoria,
me ne prendo cura?»[2].



Con le radici in Dio: il dono del
celibato

Dove ho posto le mie radici? Le radici
ci parlano della terra, la terra che per
il popolo eletto aveva un valore
fondamentale perché era un dono di
Dio, e ogni israelita aveva la
responsabilità di goderne,
conservarla, farla fruttificare e
trasmetterla alle generazioni
successive.

Per questo sorprende che, quando
venne fatta l’assegnazione tra le
varie tribù, a una di essa non toccò
nulla. Era la tribù di Levi, destinata
al culto del Signore. Invece di
lamentarsi, i Leviti pregavano: «Il
Signore è mia parte di eredità (...).
Per me la sorte è caduta su luoghi
deliziosi: la mia eredità è
stupenda» (Sal 16, 5-6).
Riconoscevano che la parte che era
toccata loro era, niente di più e
niente di meno, che... Dio stesso! Il



Signore per loro voleva essere «la
base della loro esistenza, la terra
della loro vita»[3]. In questa scelta di
Dio troviamo «il fondamento vero del
celibato»[4], anche di coloro che si
chiamano aggregati e numerari. Dio
stesso è la terra nella quale mette
radici un cuore celibe.

Mons. Fernando Ocáriz, nella sua
lettera sulla vocazione all’Opus Dei,
assume questa profonda visione del
celibato per andare ben più in là di
interpretazioni che potrebbero
essere parziali o riduttive. Sottolinea,
quindi, che «non bisogna considerare
il celibato né solo né principalmente
come una opzione funzionale, vale a
dire, come qualcosa di adeguato per
dedicarci di più al lavoro dell’Opera
o per poterci spostare di qua e di là.
È vero che il celibato lo rende
possibile o più facile, ma il suo
motivo fondamentale è di essere un
particolare dono d’identificazione
con la vita di Cristo»[5].



Il celibato è una speciale
identificazione al cuore di Gesù: Egli
è l’immagine nella quale si specchia
chiunque riceve questo dono. Per
questo, il celibato è tutto l’opposto
dell’individualismo: rende possibile
un’apertura speciale a Dio, come la
tribù di Levi, e un’apertura speciale
agli altri, come quella di Cristo stesso.

Questa chiamata, la stessa dei
numerari, magari risplende con una
chiarezza propria negli aggregati,
dato che in loro non appare legata a
una disponibilità completa ai compiti
di formazione e di governo, o di
spostarsi di qua e di là. Voi aggregate
e aggregati, scrive il Padre, «mostrate
con la vostra vita cos’è la dedizione a
Dio in mezzo al mondo, con cuore
indiviso (...) Manifestate con la vostra
vita l’assoluta libertà che connota
l’attività apostolica di ogni
battezzato, svolgendola con tutte le
energie di un cuore celibe»[6].



Così un aggregato spiegava a sua
sorella la sua vocazione, dopo averla
scoperta: «Ho dato la mia vita a Dio
nell’Opus Dei. Continuo a stare a casa
mia e nel mio lavoro, come sempre.
Ma il mio cuore è interamente per
Dio. Voglio servirlo in mezzo alla
strada»[7].

Ai nostri giorni, accogliere una
chiamata al celibato in mezzo alla
strada può sembrare un poco
ingenuo o stravagante, quasi come
acquistare un campo in Giudea
durante l’assedio dei babilonesi. Per
questo, è giusto non perdere di vista
che la chiamata al celibato è un dono
di Dio che ha la forza di trasformare
l’ambiente nel quale si semina. In
più, il mondo è assetato di questo
dono, anche se molte volte non lo sa.
Benedetto XVI diceva che «Il nostro
mondo (...) ha bisogno della
testimonianza per Dio che sta nella
decisione di accogliere Dio come
terra su cui si fonda la propria



esistenza. Per questo il celibato è così
importante proprio oggi, nel nostro
mondo attuale»[8].

San Josemaría, riferendosi proprio
alle sue figlie aggregate e ai suoi figli
aggregati, spiegava che «tutti
nell’Opera, abbiamo la grazia
speciale e sufficiente per vivere con
delicatezza la nostra dedizione a Dio
nel mondo. Nella strada c’è la nostra
cella, e nella strada siamo
contemplativi: basta compiere con
delicatezza le Norme, specifiche e
allo stesso tempo ampie che si
possono osservare, adattandosi come
un guanto alla mano, in qualunque
ambiente»[9]. Ogni norma del piano
di vita è un incontro che il Signore ci
offre per radicarci profondamente in
Lui. Così, ben radicati nella vita di
intimità con Cristo, il seme della
vocazione posto nel cuore di ogni
aggregato e di ogni aggregata, cresce:
«come un albero piantato lungo un
corso d'acqua, verso la corrente



stende le radici; non teme quando
viene il caldo, le sue foglie
rimangono verdi, nell'anno della
siccità non si dà pena, non smette di
produrre frutti» (Gr 17, 8).

Radici nella società e nelle persone

Tutti i campi sono buoni per fare
attecchire il seme della vocazione di
aggregato o aggregata dell’Opus Dei.
È stato così sin da quando
cominciarono ad arrivare le prime
vocazioni, tanto diverse una
dall’altra, e così continuiamo a
vedere anche oggi. «Vi trovate in
circostanze molto variegate e vi
muovete in ogni sorta di ambienti
professionali, scrive il Padre agli
aggregati e alle aggregate. La vostra
vita si apre a un campo illimitato di
possibilità»[10]. In questo campo così
vario di lavoro e di relazioni umane,
gli aggregati esprimono «in modo
particolarmente chiaro che cos’è
l’Opus Dei, mediante la



santificazione della vita ordinaria,
del lavoro professionale e della vita
familiare, senza cambiare di
posto»[11].

La testimonianza di vita degli
aggregati e delle aggregate mostra,
come spiegava Paco Uceda, uno dei
primi tre aggregati, che «la missione
dell’Opus Dei è molto semplice. Tutti
devono cercare Dio nel proprio stato
e professione. Io da praticante, tu
dipingendo decorazioni; il medico da
medico; e l’avvocato, l’impiegato, il
contadino, ognuno nel suo lavoro. Si
tratta di essere santi per mezzo delle
normali quotidiane occupazioni, nel
lavoro ordinario»[12].

San Josemaría si emozionava quando
pensava al grande lavoro di
evangelizzazione che avrebbero
realizzato le sue figlie e i suoi figli
aggregati «in tutto l’immenso
panorama del lavoro»[13].



Il diario di una delle prime
convivenze di aggregate racconta la
visita di Encarnación Ortega, che
allora stava a Roma e collaborava
con il fondatore dell’Opus Dei,
«Encarnita, attorniata da tutte che
avevamo desiderio di sentire notizie,
cominciò a raccontare e raccontare...
due ore e non aveva ancora finito, e
neppure noi di sentire tutto ciò che è
il nostro particolare significato che ci
porta diritto al Signore» [14].
Encarnita riferì loro che il Padre si
aspettava molto dalla loro vocazione,
perché potevano stare «nel profondo
della società»[15].

«Vi invidio, dirà in un’altra occasione
san Josemaría alle sue figlie e figli
aggregati, la vostra dedizione a Dio è
totale e piena come la mia, ma potete
arrivare più lontano»[16]. Questa
capacità di stare nella parte più
profonda e di giungere più lontano
ha a che fare con la capacità degli
aggregati e delle aggregate di mettere



radici, di stabilire molte e strette
relazioni, dando profondità
all’apostolato della Chiesa,
soprattutto nel proprio ambiente
professionale, nel quale essere
testimoni di Cristo. «Con la
prolungata permanenza in ogni
luogo, rendete possibile il
radicamento degli apostolati nel
territorio; il vostro stile di vita vi
permette di coltivare una grande
varietà di relazioni e di farlo in modo
molto stabile: rapporti familiari,
professionali, di vicinato, nel paese,
città o nazione dove risiedete.
«Arrivate più lontano», affermava
san Josemaría, «non solo in termini
di estensione ma anche di profondità
dell’apostolato»[17].

Tutto questo è possibile perché
«Nell’Opera, l’apostolato principale è
sempre quello dell’amicizia». Ce lo
ha insegnato san Josemaría: «Si può
ben dire, figli della mia anima, che il
maggior frutto dell’attività dell’Opus



Dei è quello che ottengono i suoi
membri personalmente, con
l’apostolato dell’esempio e
dell’amicizia leale con i loro colleghi
di professione: nell’università, in
fabbrica, in ufficio, in una miniera o
nelle campagne»[18]. «Voi aggregati,
ha scritto il Padre, fate l’Opus Dei
principalmente attraverso un
profondo apostolato personale nel
vostro ambiente professionale e
familiare» [19].

A questo spinge con particolare
energia il dono del celibato: questa
speciale intimità con Gesù cerca di
espandersi in ricche relazioni di
amicizia, perché il celibato, come
dice papa Francesco, «è un dono che
per essere vissuto come
santificazione necessita di relazioni
sane, di rapporti di vera stima e di
vero bene che trovano la loro radice
in Cristo» [20].



L’amicizia di una persona celibe, che
imita Cristo, rende presente, proprio
lì dov’è, l’amore di Dio: un amore
disponibile e misericordioso, che si
moltiplica nella gente che ha vicino.
L’amicizia che, per grazia di Dio, gli
aggregati e le aggregate sono
chiamati a offrire, è un amore che si
mantiene nel tempo, un amore sul
quale si può contare senza timore,
simile a quello di un padre o di una
madre che sono sempre presenti.
Questo amore cresce innanzitutto
nella propria famiglia: il nucleo
costituito da genitori, fratelli, cugini e
altri parenti, di norma è il primo
ambiente nel quale Dio ci invita ad
essere sale e luce (Cfr. Mt 5, 13-14). È
uno spazio che diventa sempre più
grande, mano a mano, sino a toccare
tutte le persone che incontriamo
nella nostra vita, e alle quali questa
sincera amicizia offre un terreno
solido e ricco nel quale la propria
semente può germinare e nutrirsi,
crescendo sana e robusta.



Le amicizie degli aggregati spesso
prevedono una relazione di autentica
paternità o maternità spirituale, che,
come spiegava mons. Fernando
Ocáriz, a una aggregata che gli aveva
fatto una domanda su questo tema,
sono «una vera preoccupazione per il
bene delle altre persone. Così come
lo è per la madre dare la vita. Allora,
come diamo la vita nel celibato
apostolico? Con l’impegno, con
l’attenzione agli altri, con la
preghiera, con lo spirito di servizio,
cercando di rendere gradevole la
vita... Tutto questo è una vera
maternità. Tutto questo, assieme alla
trasmissione, in un modo o nell’altro,
dell’amore a Gesù, che è la vera vita
(...). È la più grande maternità:
portare a Gesù Cristo»[21].

Radici che si nutrono della
famiglia

Si è detto che il dono del celibato, per
chi lo riceve, fa crescere la capacità



di voler bene agli altri e di aprirsi
all’amicizia con molte persone. Chi fa
suo il celibato di Cristo non è mai
una persona solitaria; ma, se pure
questo non bastasse, chi ha la
vocazione di aggregato o aggregata
mantiene inoltre le radici in una
famiglia, che è l’Opus Dei. Gli
aggregati, ha scritto san Josemaría,
«non sentiranno mai la mancanza
del calore familiare, perché l’Opera
riversa sempre affetto e
comprensione su ciascuno dei suoi
figli. L’intero Opus Dei è una
famiglia: una sola famiglia con una
sola pentola»[22]. Come tutti i fedeli
dell’Opus Dei, gli aggregati e le
aggregate sperimentano
l’appartenenza a questa famiglia,
prima di tutto, attraverso l’amore
filiale a san Josemaría e ai suoi
successori, a cui Dio ha dato il dono
di essere padri nell’Opus Dei [23].

Commuove vedere come questo
spirito di filiazione ha messo radici



nei primi aggregati, i quali, anche
senza conoscere il fondatore se non
per sentito dire, compresero come
Dio muoveva le loro anime e la loro
filiale devozione. Accadde così, per
esempio, a Concepción Álvarez, la
quale, già prima di conoscere
personalmente san Josemaría, colpita
dal senso di filiazione che osservava
nelle altre persone dell’Opera, scrisse
a una di esse: «Immagino una
immensa famiglia unita da questo
affetto al Padre, che si preoccupa di
tutte (…). Anch’io mi ci sento
immersa e mi unisco al Padre, e tutto
ciò che offro per lui, lo faccio prima
di ogni altra cosa, con una forza
straordinaria»[24].

Il miracolo della paternità nell’Opera
continua nei successori di san
Josemaría. Per questo, ogni aggregato
e ogni aggregata può sentire come
dirette personalmente a se le parole
con le quali il prelato dell’Opus Dei



concludeva la sua prima lettera più
estesa: «Figlie e figli miei, se in
questo mondo, tanto bello e nello
stesso tempo tanto travagliato,
qualche volta qualcuno si sente solo,
sappia che il Padre prega per lui, gli
sta accanto veramente, nella
Comunione dei santi, e lo porta nel
suo cuore» [25], e nella sua Messa di
ogni giorno [26].

Una felice conseguenza di voler
essere figli è diventare fratelli o
sorelle. La filiazione degli aggregati e
delle aggregate se espande
necessariamente nella fraternità, che
spinge a conoscere bene gli altri e le
loro famiglie, ad amarli e a prendersi
cura di loro e a lasciarsi amare e
curare da loro [27]. L’amore di Cristo
che riceviamo attraverso gli altri,
specialmente da coloro che
condividono il nostro stesso
cammino, sostiene e cura il futuro di
questa stessa avventura; nel caso
degli aggregati, «anche collaborando



con i numerari nel prendersi cura
degli altri fedeli dell’Opera» [28]. La
fraternità tra aggregati, numerari e
soprannumerari, è fonte di gioia,
speranza e consolazione in questo
impegno di portare il Vangelo a tutti
[29]. Con questa confidenza fatta di
preghiera e gesti concreti, di
presenza quando è possibile,
vivremo «quella realtà meravigliosa
che è la Comunione dei santi. Con la
certezza della fede, ci sentiamo ancor
più uniti gli uni agli altri di quanto
non comporterebbe la vicinanza
fisica» [30].

***

«L’Opera..., che cos’è ora l’Opera? - si
chiedeva san Josemaría, sognando in
quella stanzetta della Delegazione
dell’Honduras durante la guerra
civile spagnola. – Quasi non si vede; è
veramente il granello di senape.
Poche persone, senza prestigio, senza
risorse economiche, senza



esperienza, quasi tutti all’inizio della
loro vita. Ma sappiamo che da questo
granello di senape, nel campo
soprannaturale della Chiesa, crescerà
un arbusto che coprirà tutto il
mondo con il suo fusto, con le sue
radici, con i suoi rami, nei quali molti
uccelli migratori cercheranno
riparo»[31].

Sono passate varie decadi da quella
meditazione, e lo stesso san
Josemaría ha potuto vedere
realizzato in parte quel sogno
quando ancora era pellegrino su
questa terra. Il fondatore dell’Opus
Dei sognava anche che, in futuro, il
numero degli aggregati avrebbe
raddoppiato quello dei numerari
[32]. Avvicinandoci al centenario
dell’Opera, possiamo chiedere al
Signore di moltiplicare le vocazioni
di aggregate e aggregati, come boschi
e «ampie vallate, come giardini lungo
un fiume, come aloe, che il Signore
ha piantato, come cedri lungo le



acque» (Nm 24, 5-6), per dare
maggior solidità e legame al lavoro di
diffusione del Vangelo in questo
«campo di Dio» (1Cor 3, 9) che è la
Chiesa.

[1] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz, 
Lettera pastorale, 28-X-2020, n. 18.

[2] Francesco, Udienza, 3-V-2023.

[3] Benedetto XVI, Discorso, 22-
XII-2006.

[4] Ibidem.

[5] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 22.

[6] Ibidem, n. 18.

[7] Lázaro Linares, Antes, más y
mejor: un relato de mi vida en el Opus
Dei, Rialp, Madrid 2001, p. 37.



[8] Benedetto XVI, Discorso, 22-
XII-2006.

[9] San Josemaría, Lettera 27, n. 11.

[10] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 18.

[11] Ibidem, n. 19.

[12] Citato in Lázaro Linares, Antes,
más y mejor, p. 29.

[13] San Josemaría, Colloqui, n. 114.

[14] Diario de la Estila, 10-XII-1953.
Citato in “Las agregadas del Opus
Dei, preparación y comprensión de la
misión. España 1950-1955”, Studia et
Documenta 15 (2021), pp. 143-178; p.
169.

[15] Ibidem.

[16] San Josemaría, Tertulia, 15-
IX-1962; citato in mons. Fernando
Ocáriz, Lettera pastorale, 28-X-2020,
n. 18.



[17] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 18.

[18] San Josemaría, Lettera 6, n. 55;
citato in mons. Fernando Ocáriz, 
Lettera pastorale, 1-XI-2019, n. 20.

[19] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 28-X-2020, n. 18.

[20] Francesco, Discorso, 17-II-2022.

[21] Mons. Fernando Ocáriz, Tertulia
a Poznan, 23-VI-2022.

[22] San Josemaría, Lettera 27, n. 11;
cfr. citato in mons. Fernando Ocáriz, 
Lettera pastorale, 16-II-2023, n. 13. 23
Cfr. San Josemaría, Lettera 6-V-1945,
n. 23 citato in mons. Fernando
Ocáriz, Lettera pastorale 14-II-2017,
n. 2.

[24] Lettera di Concepción Álvarez a
María Ampuero, 30-VI-1952. Citata in
“Las agregadas del Opus Dei,
preparación y comprensión de la



misión. España 1950-1955”, cit., p.
168.

[25] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 14-II-2017, n. 33.

[26] Cfr. Ibidem., Lettera pastorale,
16-II-2023, n. 12; Messaggio, 12-
VII-2019; cfr. Lv. 28, 29-30.

[27] Cfr. Ibidem, Lettera pastorale,
16-II-2023, n. 6.

[28] Mons. Fernando Ocáriz, Lettera
pastorale, 20-X-2020, n. 18.

[29] Cfr. Ibidem, n. 17.

[30] Mons. Fernando Ocáriz, 
Messaggio, 12-VII-2019.

[31] San Josemaría, Meditazione, 25-
VII-1937, in Crescere al di dentro, p.
223.

[32] Cfr. Mons. Fernando Ocáriz, 
Lettera pastorale, 28-X-2020, n. 18.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/aggregate-e-
aggregati-radici-profonde-rami-alti/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/aggregate-e-aggregati-radici-profonde-rami-alti/
https://opusdei.org/it-it/article/aggregate-e-aggregati-radici-profonde-rami-alti/
https://opusdei.org/it-it/article/aggregate-e-aggregati-radici-profonde-rami-alti/

	Aggregate e aggregati: radici profonde, rami alti

