
opusdei.org

Abbracciare il
mondo con la
preghiera: il salmo 2

La considerazione della
filiazione divina – l’essere figli
di Dio in Cristo grazie al
battesimo – costituisce il
fondamento di tutta la
spiritualità dell’Opus Dei. Qui
parliamo di alcune riflessioni
che riguardano il salmo 2, una
preghiera che san Josemaría
desiderava che nell’Opera si
recitasse e meditasse il martedì
per tenere vivo questo spirito
filiale.



09/02/2024

A Gerusalemme non si parla d’altro,
pur tra sussurri, a mezza voce, per
non risvegliare sospetti nelle autorità
religiose. Però si tratta di un fatto
innegabile e tutti lo hanno visto: quel
paralitico dalla nascita, che da anni
chiedeva l’elemosina alla porta del
Tempio detta Bella, vi è entrato con i
suoi piedi, tra salti di gioia,
glorificando Dio, e accompagnato da
due pescatori della Galilea, seguaci
del Nazareno (cfr. At 3, 1-10). Dopo la
guarigione miracolosa i discepoli,
Pietro e Giovanni, furono arrestati
dal capo delle guardie del Tempio e
dai sadducei. Si commenta il fatto
che, dopo averli sottoposti a un
giudizio sommario e dopo aver loro
proibito di dire una sola parola o di
insegnare nel nome di Gesù, siano
stati messi in libertà (cfr. At 4, 1-21).



Come narrano gli Atti degli Apostoli,
appena usciti dalla prigione, Pietro e
Giovanni si riunirono con i fratelli,
raccontando loro tutto ciò che era
accaduto. «Quando udirono questo,
tutti insieme innalzarono la loro voce
a Dio dicendo: “Signore, tu che hai
creato il cielo, la terra, il mare e tutte
le cose che in essi si trovano, tu che,
per mezzo dello Spirito Santo, dicesti
per bocca del nostro padre, il tuo
servo Davide: Perché le nazioni si
agitarono e i popoli tramarono cose
vane? Si sollevarono i re della terra e i
principi si allearono insieme contro il
Signore e contro il suo Cristo; davvero
in questa città Erode e Ponzio Pilato,
con le nazioni e i popoli d’Israele, si
sono alleati contro il tuo santo servo
Gesù, che tu hai consacrato, per
compiere ciò che la tua mano e la tua
volontà avevano deciso che
avvenisse. E ora, Signore, volgi lo
sguardo alle loro minacce e concedi
ai tuoi servi di proclamare con tutta
franchezza la tua parola, stendendo



la tua mano affinché si compiano
guarigioni, segni e prodigi nel nome
del tuo santo servo Gesù» (At 4,
24-30).

I primi cristiani non solo pregano
insieme e non si intimoriscono, ma
anche confessano Dio in quanto
creatore. Non vedono il compimento
delle Scritture unicamente nella vita
di Cristo, ma anche in quella della
prima comunità, che subì le minacce
così come aveva fatto Gesù. E lungi
dallo scoraggiarsi, confidano nel
fatto che Dio trae il bene da
situazioni come queste.

La Chiesa nascente va crescendo
grazie alla predicazione apostolica e
sin dal primo momento ha un cuore
universale; ma in concomitanza ai
battesimi e alle conversioni,
appaiono anche le difficoltà. «Di
fronte alle persecuzioni subite a
causa di Gesù, la comunità non solo
non si spaventa e non si divide, ma è



profondamente unita nella
preghiera, come una sola persona,
per invocare il Signore»[1]. La
comunità cristiana primitiva non
teme le minacce esterne, perché ha
presente la fine del suo Maestro e
come alla croce abbia fatto seguito la
risurrezione; chiede soltanto di poter
annunciare la parola di Dio in tutta
libertà: «Chiede di non perdere il
coraggio della fede, il coraggio di
annunciare la fede»[2].

Il fondamento di tutto

Nella preghiera di questi discepoli è
presente il salmo 2, che nella
tradizione ebraica si legge con il
salmo 1 e insieme compongono un
prologo ai rimanenti 148 salmi.
Costituisce uno dei cosiddetti salmi
reali o messianici, come il salmo 45,
il salmo 89 e il salmo 110. Fra loro il
salmo 2 si distingue perché, in
accordo con la promessa del Signore
a Davide - «Io sarò per lui padre ed



egli sarà per me figlio» (2 Sam 7, 14) -,
proclama questo singolare privilegio
della dinastia davidica: nel momento
in cui a Gerusalemme riceve
l’unzione, il nuovo re è adottato da
Dio come figlio. Questa filiazione del
re avviene pienamente in Gesù, Re
d’Israele, Figlio di Davide e Figlio
unigenito di Dio. Proprio per questo
nel Nuovo Testamento viene citato
ben sette volte (cfr. Lc 3, 22; At 4,
25-26; 13, 33; Eb 1, 5; 5,5; Ap 2, 27; 19,
15). Questo testo, che rincuorò i
cristiani della prima ora, è ancora
oggi vivo nella Chiesa. Si tratta di una
preghiera che stimola la fiducia nel
potere di Dio e fa risuonare nelle
nostre orecchie una dichiarazione
incoraggiante: «Tu sei mio figlio, io
oggi ti ho generato» (Salmo 2, v. 7).

La considerazione della filiazione
divina – una adozione filiale della
quale Cristo ha reso partecipe ogni
battezzato mediante la grazia –
costituisce il fondamento di tutta la



spiritualità dell’Opus Dei[3]. Così Dio
ha fatto capire a san Josemaría il 16
ottobre 1931[4], quando era per
strada, andando da un punto all’altro
della città su un tram, mentre faceva
una cosa assai consueta come leggere
il giornale: «La orazione più alta l’ho
avuta […] mentre mi trovavo su un
tram e, in seguito, percorrendo le vie
di Madrid, contemplando questa
meravigliosa realtà: Dio è mio Padre.
So che, e non potevo evitarlo,
ripetevo: Abba, Pater! Penso che mi
avranno preso per matto»[5]. E in
una meditazione del 1954,
commentava: «È forse l’orazione più
alta che Dio mi ha dato. Questa è
stata l’origine della filiazione divina
che viviamo nell’Opus Dei»[6].

Alcuni anni dopo, aprendo il suo
cuore alla presenza di Dio, ricordava
quella scena, dimostrando che il
ricordo era rimasto molto vivo:
«Quando il Signore, nell’anno
trentuno, mi dava quei colpi, io non



lo capivo. E improvvisamente, in
mezzo a una così grande amarezza,
quelle parole: Tu sei mio figlio, tu sei
Cristo. E io non facevo altro che
ripetere: Abba, Pater!; Abba, Pater!;
Abba!, Abba!, Abba!»[7]. 

Poco tempo dopo quel 16 ottobre
1931, per stimolare questo spirito
filiale, nostro Padre dispose che i
suoi figli spirituali recitassero ogni
martedì il secondo dei salmi e che si
fermassero a meditare questo testo
nella loro orazione del pomeriggio di
quel giorno. In un primo momento
pensò anche che diventasse un inno
dell’Opera e furono fatti diversi
tentativi per metterlo addirittura in
musica, ma alla fine rinunciò
all’idea[8]. Una spiegazione di questa
consuetudine la troviamo nella
lettera circolare che scrisse ai
membri dell’Opera al termine della
guerra civile spagnola, il 24 marzo
1939: «Tutti i martedì, dopo aver
invocato ognuno il proprio Angelo



Custode pregandolo di
accompagnarlo nella sua orazione,
bacerà il rosario come prova
d’Amore alla Madonna e per
confermare che l’orazione è la nostra
arma più efficace. Subito dopo
reciterà il salmo numero 2 in latino.
Vi consiglio che, servendovi della
traduzione castigliana, impieghiate
questo testo per la vostra
meditazione del pomeriggio del
martedì. E comprenderete bene,
dopo aver pregato, perché è questo il
clamore che facciamo risuonare sulla
terra e salire al cielo prima di
cominciare le nostre grandi battaglie
e sempre»[9]. 

Senza lasciarsi scoraggiare

Come tutto quello che porta
l’impronta di ciò che è divino, anche
l’Opera fece i suoi primi passi in
circostanze avverse. La nascita
dell’Opus Dei avviene in momenti
difficili della storia dell’umanità: nel



1928 si compiva un decennio dalla
conclusione della prima guerra
mondiale, in Occidente si avvicinava
una forte crisi economica e gli
incipienti totalitarismi europei
annunciavano un panorama
inquietante che sarebbe sfociato in
un conflitto globale dalle
conseguenze ancora più
catastrofiche. In Spagna la situazione
non era migliore: il regime politico
era instabile e la situazione
economica e sociale era precaria per
la maggioranza della popolazione. 

Nella meditazione che il Padre ha
predicato lo scorso 14 febbraio a
Roma rifletteva su questi fatti e,
scendendo alle situazioni concrete di
ciascuno, ci stimolava: «Anche
l’attuale situazione è difficile. Le
difficoltà ci saranno sempre,
nell’attività apostolica o in quella
personale, però non dobbiamo
preoccuparci, né ancor meno
scoraggiarci o demoralizzarci, né per



le difficoltà nell’Opera né per quelle
che ognuno di noi incontrerà nella
propria vita personale, nell’attività
apostolica o nel lavoro»[10].

«Il cammino del cristiano, il
cammino di ogni uomo, non è facile»,
scriveva san Josemaría; e
aggiungeva: «A volte, per un certo
tempo, sembra che tutto avvenga
secondo le nostre attese; ma sono
brevi momenti. Vivere significa
affrontare le difficoltà, sentire nel
cuore gioie e afflizioni, lasciarsi
modellare dalle vicissitudini e così
poter acquistare fortezza, pazienza,
magnanimità, serenità»[11].

Il mondo in eredità

«Nella preghiera del Salterio il
mondo è sempre presente»[12]. Tutta
la storia degli uomini e il percorso di
ogni biografia, con i suoi alti e bassi,
trovano in questo libro sapienziale il
loro palpito. I salmi «aprono
l’orizzonte allo sguardo di Dio sulla



storia»[13]. Ogni martedì, nel
recitare questo testo biblico,
possiamo riflettere su quello che si
afferma al versetto 8: «Chiedi a me, ti
darò in possesso le genti e in dominio
i confini della terra». Abbiamo il
mondo in eredità. Perciò niente di
ciò che accade in esso può essere
estraneo al nostro cuore: «Un uomo o
una società che non reagiscano
davanti alle tribolazioni e alle
ingiustizie, e che non cerchino di
alleviarle, non sono un uomo o una
società all’altezza dell’amore del
Cuore di Cristo»[14]. Spesso il Padre
ci invita a sentire vicino a noi tutto
ciò che accade, specialmente quando
abbiamo notizia di fatti dolorosi,
come guerre, epidemie o catastrofi:
«Tutto è nostro, tutto è nostro. E
questo non ci induce allo
scoraggiamento, ma alla orazione, a
intensificare la nostra unione con il
Signore, a intensificare anche il
nostro desiderio di anime, a riparare,
a pregare… E sempre con gioia, senza



perdere la speranza, sapendo che
avremo sempre la grande arma
dell’orazione. La grande arma del
lavoro che si converte in orazione. La
grande arma del Deus nobiscum,
perché Dio è sempre con noi»[15].

Nella vita di san Josemaría troviamo
un esempio. Quelli che vivevano con
lui ricordano che, quando vedeva il
telegiornale o gli arrivava notizia di
qualche disastro naturale, si
commuoveva e pregava Dio per le
persone coinvolte. Era anche capace
di rallegrarsi ed esultare per i
progressi umani e le novità tecniche
del suo tempo. Infatti, non solo
facciamo nostri i disastri, ma anche
tutte le cose buone che avvengono
nel mondo. 

* * *

L’orazione dei primi discepoli è un
modello nel momento in cui
dobbiamo affrontare le contrarietà o
le incomprensioni. «Anche noi – ci



suggeriva Benedetto XVI -, dobbiamo
saper portare gli avvenimenti della
nostra vita quotidiana nella nostra
preghiera, per ricercarne il
significato profondo. E come la
prima comunità cristiana, anche noi,
lasciandoci illuminare dalla Parola di
Dio, attraverso la meditazione sulla
Sacra Scrittura, possiamo imparare a
vedere che Dio è presente nella
nostra vita, presente anche e proprio
nei momenti difficili, e che tutto -
anche le cose incomprensibili - fa
parte di un superiore disegno di
amore nel quale la vittoria finale sul
male, sul peccato e sulla morte è
veramente quella del bene, della
grazia, della vita, di Dio»[16].

Di fronte a quelli che vogliono
soffocare l’annuncio di Cristo o di
fronte alle nostre limitazioni
personali, la risposta è la fiducia in
Dio, che ci colma di speranza e ci fa
guardare il mondo con profondo
ottimismo, sapendo che lui è sempre



al nostro fianco: «Io l’ho costituito
mio Sovrano sul Sion mio santo
Monte» (Sal 2, 6). Ecco perché questa
preghiera termina con una chiamata
alla beatitudine, alla felicità: «Beati
saranno quelli che avranno riposto
in lui la loro fiducia», un’eco della
quale troviamo in questo punto di 
Cammino: «Confida sempre nel tuo
Dio. – Egli non perde battaglie»[17].

[1] Benedetto XVI, Udienza, 18-
IV-2012.

[2] Ibid.

[3] Cfr. È Gesù che passa, edizione
storico-critica curata da Antonio
Aranda, Rialp, 2013, n. 64b, p. 411.

[4] Cfr. Appunti intimi, 16-X-1931, n.
334.



[5] Josemaría Escrivá, Istruzione, V
1935/14-IX-1950, n. 22, nota 28.

[6] Josemaría Escrivá, Meditazione,
15-IV-1954.

[7] Josemaría Escrivá, Meditazione,
28-IV-1963 (citato in F. Ocáriz, 
Naturalezza, grazia e gloria, p. 180).

[8] J. L. González Gullón, I primi anni
dell’Opus Dei. La fondazione e la
residenza DYA (1933-1939), Rialp,
2016, capitolo 4, nota n. 199.

[9] Josemaría Escrivá, Lettera, 24
marzo 1939.

[10] Fernando Ocáriz, Meditazione,
14-II-2023.

[11] Josemaría Escrivá, Amici di Dio,
n. 77.

[12] Papa Francesco, Udienza, 21-
X-2020.

[13] Ibid.



[14] Josemaría Escrivá, È Gesù che
passa, n. 167.

[15] Josemaría Escrivá, Meditazione,
14-II-2023.

[16] Benedetto XVI, Udienza, 18-
IV-2012.

[17] Josemaría Escrivá, Cammino, n.
733.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/abbracciare-il-
mondo-con-la-preghiera-il-salmo-2/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/abbracciare-il-mondo-con-la-preghiera-il-salmo-2/
https://opusdei.org/it-it/article/abbracciare-il-mondo-con-la-preghiera-il-salmo-2/
https://opusdei.org/it-it/article/abbracciare-il-mondo-con-la-preghiera-il-salmo-2/

	Abbracciare il mondo con la preghiera: il salmo 2

