
opusdei.org

A partire dalla
religiosità popolare

Riportiamo l'articolo "A partire
dalla religiosità popolare. Una
riflessione su San Josemaría
Escrivá de Balaguer", del
giornalista uruguaiano Alberto
Methol Ferré, pubblicato sul n.
31-32 della Revista Soleriana.

20/05/2014

Riportiamo l'articolo "A partire
dalla religiosità popolare. Una
riflessione su San Josemaría
Escrivá de Balaguer", del
giornalista uruguaiano Alberto



Methol Ferré, pubblicato sul n.
31-32 della Revista Soleriana.

Per percepire chi è Padre Josemaría
Escrivá basta entrare in contatto con
le persone coinvolte nel suo
apostolato, impregnato della sua
visione dell'attività cristiana nel
mondo. Nella mia esperienza, questo
contatto è relativamente recente,
nuovo, in una vita che, senza essere
ancora troppo estesa, è lungi
dall'essere breve.

Una prima familiarità

Ho seguito con attenzione
l'evoluzione di diversi cammini nella 
Chiesa Cattolica. Stranamente, avevo
solo notizie vaghe dell'Opus Dei,
diverse e contraddittorie. Solo poco
tempo fa ho avuto un contatto
personale diretto con questo mondo.
O meglio, con uno degli ormai
numerosi "mondi" che padre Escrivá
ha generato.

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/domande-e-risposte-che-cose-la-chiesa


Alcuni mesi fa fui invitato a
presentare un libro di ricordi di
padre Josemaría Escrivá. Per me fu
una sorpresa, ma è bello far fronte
alle sorprese, facendo il proprio
meglio. Raggiunsi quindi una "prima
familiarità" con Mons. Escrivá e ne
trassi una riflessione ad alta voce
nell'auditorio dell'Università di
Montevideo, che riprendo ora per
iscritto.

Questa prima familiarità ha due
aspetti per me molto importanti che
cercherò di descrivere brevemente.
Prima di tutto, ho compreso che la
figura di padre Josemaría Escrivá si
radica nella religiosità plurisecolare
e comune del popolo cattolico. Ed è a
partire da essa e per mezzo di essa
che il suo messaggio raggiunse piena
universalità.

A questa familiarità sono arrivato
per contrasto. Sono un convertito, e
in certo senso un tipico uruguaiano,



figlio dell'Illuminismo, in linea di
principio agli antipodi della
religiosità popolare. Tuttavia la mia
conversione alla Chiesa e
l'esperienza decisiva, commovente e
rinnovatrice del Concilio Vaticano II,
hanno operato il cambiamento. In
questo gigantesco salto storico, ho
scoperto la religiosità popolare
quando altri fratelli volevano
sbarazzarsene. Non fu durante il
Concilio (1962-1965), ma
nell'immediato post-concilio, che la
"religiosità popolare" cominciò ad
essere messa violentemente in
questione dall'irruzione inattesa di
"teologie della secolarizzazione" che
imperversavano e rendevano il
mondo sempre più mondano,
relegando la fede in un limbo
spirituale, disincarnato. Un dualismo
insostenibile. Questa ondata di
secolarizzazione impedì che la fede
avesse espressioni "di massa",
"popolari", considerate alienanti: si
ammettevano solo "piccole



comunità" di élites personalizzate. Si
produsse così una "iconoclastia"
generalizzata: nell'intento di
purificazione e per risolvere crisi
personali si gettò via quello che il
popolo cattolico venerava da secoli.
L'arte barocca latino-americana fu
abbandonata o venduta a un prezzo
bassissimo in molti luoghi.

L'ecclesiologia della Lumen Gentium,
la Costituzione Dogmatica sul popolo
di Dio, è il cuore del Vaticano II. E
dove sta il "popolo di Dio" nella sua
immensa maggioranza, se non in
coloro che condividono una
religiosità cristiana popolare? Quelli
che non erano figli della religiosità
popolare erano minoranza nella
Chiesa. Il popolo di Dio, quello vero,
si identifica praticamente e
simbolicamente con la religiosità
popolare. Questo venne ignorato e, in
nome di un astratto "Popolo di Dio"
rinnovato, si volle porre fine alla
religiosità popolare. Fu una

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_it.html


manifestazione di élites senza
popolo, angosciate, impazienti. In
realtà, oggi questo può essere
considerato come un movimento
relativamente breve, date le
dimensioni delle novità del Vaticano
II, che scuotevano tutti e che
continueranno a maturare in questo
terzo millennio: il fenomeno durò
approssimativamente dal '66 all'80,
circa 15 anni. D'altra parte, tra gli
anni 1970 e 1985 si assistette a una
riflessione e a studi senza eguali sulla
storia della Chiesa, sulle forme e il
senso della religione popolare, e da
questo venne un gran bene. Si
comprende che padre Escrivá
sentisse dolorosamente l'aggressione
alla pietà popolare. Fu forse la sua
ultima battaglia al servizio del
popolo cristiano e del Vaticano II.

La religiosità popolare

In quell'epoca, con un gruppo di
amici di Rio della Plata, al CELAM,



partecipai alla rivendicazione della
religiosità popolare in America
latina. Eravamo solo una parte di
una grande onda ecclesiale invisibile
il cui primo sbocco fu il sinodo del
1974, che sarebbe culminato nella 
Evangelii Nuntiandi di Paolo VI nel
1975. Quest'enciclica, che fu la
migliore sintesi del Concilio Vaticano
II, aprì la strada al pontificato di
Giovanni Paolo II, il cui inizio fu la
base della più significativa
Conferenza Episcopale Latino-
americana, tenutasi a Puebla nel
1979. Tutta questa lotta si iscrisse,
come si può vedere, nel
prolungamento dell'ultimo
contributo di Mons. Escrivá alla
Chiesa.

È nel quadro di questa "religiosità
popolare" che, da Barbastro a
Madrid, padre Josemaría Escrivá
trova la sua vocazione nel 1928,
quando comprende che il lavoro
onesto della vita quotidiana è un

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_it.html


cammino di santificazione personale
e altrui. È l'inizio di un fecondo
apostolato. Questa ispirazione
straordinaria di padre Escrivá non
aveva ancora una base teologica che
la sostenesse. Non mancava
solamente un'attualizzazione del
diritto canonico, ma non c'era
neppure un ecclesiologia del popolo
di Dio. Escrivá, da quel personaggio
singolare che era, diceva che non
poteva aspettare il possibile; doveva
compiere la vocazione alla quale Dio
lo aveva chiamato, iniziare un
cammino che ancora non si era
aperto.

Questo lo vediamo con più chiarezza
adesso: una vasta e approfondita
preparazione del Concilio Vaticano II
iniziò più o meno a partire dagli anni
'20. La si apprezza nelle progressive
e crescenti "convergenze" ecclesiali,
che neppure si conoscono tra di loro.
Tuttavia, nel 1930, si era ancora lungi
dal comprendere in profondità il



messaggio di Josemaría Escrivá. Era
il tempo dell'Azione Cattolica, una
sopravvivenza militante che puntava
al di là di se stessa, al suo proprio
superamento. La Provvidenza muove
la storia in profondità e nel silenzio.

Mi rendo conto adesso che la teologia
adeguata per comprendere
l'ispirazione di padre Escrivá è quella
della Lumen Gentium. È essa infatti
che stabilisce che l'evangelizzazione
e la responsabilità
dell'evangelizzazione sono compito
del popolo di Dio nel suo insieme, di
tutti e di ciascuno, nella loro libertà e
nel loro lavoro, laici e sacerdoti. O
meglio, a partire dal sacerdozio
comune dei fedeli e dal sacerdozio
ministeriale dei preti.

C'è una trilogia di base:
santificazione, popolo missionario,
lavoro. La santificazione coniuga
popolo e lavoro. Escrivá parla della
santificazione del popolo di Dio



attraverso il lavoro. Dal 1938
cominciarono a sorgere le "teologie
del lavoro", che si sarebbero estese
largamente, fino alla Laborem
Exercens di Giovanni Paolo II del
1981. Padre Escrivá cominciò a
percorrere penombre luminose, per
questo molto fertili; e così fecero
anche molti altri, senza poter
neppure immaginare lo
straordinario risultato, che questa
insolita condensazione avrebbe
portato al Concilio Vaticano II. Padre
Escrivá diceva che lo straordinario
che si attende da un cristiano
comune è l'ordinario: l'ordinario,
però, fatto con perfezione. Questa è
la chiamata universale alla santità.
Appoggiato sulla profondità del
quotidiano che il popolo cristiano
aveva sviluppato per secoli, egli poté
introdurre la novità di esplicitare
quello che era implicito nella Chiesa:
la santificazione universale
attraverso il lavoro comune. Questa
"rivoluzione" poteva basarsi solo sul

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens_it.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens_it.html


nocciolo sostanziale della religiosità
popolare. Si trattava di riprendere
dal Vangelo l'invito a rendere
straordinario l'ordinario sulla strada
della perfezione che Dio chiede a
tutti. Ciò che padre Escrivá ci insegna
si può compendiare nel sorridere
sempre, passando sopra - anche con
eleganza umana - alle cose che
molestano, che danno fastidio: essere
generosi senza misura. In una
parola, fare della nostra vita comune
un'orazione.

Alcune polemiche sull'Opus Dei

Verso la fine degli anni '60
arrivarono fino in Uruguay gli echi di
alcune polemiche scatenate sull'Opus
Dei, precisamente in Spagna. In
queste circostanze, non conoscendo
lo spirito che animava l'Opera
fondata da padre Escrivá, pensai che
poteva trattarsi di un adattamento
della borghesia catalana alle nuove
condizioni storiche, qualcosa come

https://opusdei.org/it-it/
https://opusdei.org/it-it/


quello che fecero i puritani quattro
secoli prima con il loro "culto del
lavoro". Tuttavia allora non avevo
capito. Ora sono in grado di farlo.

Quando cercavo di familiarizzarmi
con quell'ideale che padre Josemaría
Escrivá esprimeva così
semplicemente - facendogli posto
nella mia intimità -, mi venne in
mente una costellazione di "affinità"
elaborate in molti decenni di
cammino. Ebbi un ricordo lontano e
amato dell'impatto che ebbero su di
me - anni prima - due opere di
Ramiro de Maeztu: Don Chisciotte,
Don Giovanni e la Celestina e 
Nordamerica dentro. Tutt'e due i testi
sono del 1925; il secondo è un
insieme di articoli di giornale ispirati
dalla visita che Maeztu fece negli
Stati Uniti nel 1925. La raccolta fu
pubblicata nel 1957, quando io potei
leggerla. In quest'opera, lo scrittore
spagnolo affronta il tema dell'etica
del lavoro tra i nordamericani. De



Maeztu osservò il dinamismo
straordinario degli statunitensi e lo
mise in relazione con il culto
puritano del lavoro, anche se percepì
che il suo fondamento teologico
calvinista sopravviveva appena in
una dinamica secolarizzata. La cosa
importante è che de Maeztu avvertì
la necessità di riprendere in termini
cattolici la trascendenza del lavoro
umano. L'autore spagnolo proponeva
di mettere fine a quella specie di
eredità "anti-mondana" dell'ascetica
cristiana tradizionale, pur rifiutando
come inaccettabile il fondamento
calvinista che aveva osservato nel
dinamismo secolarizzato degli Stati
Uniti. La sua idea era quella di dare
un nuovo fondamento al lavoro in
chiave cristiana, offrire una "visione
sacramentale del lavoro".

Maeztu dice cose importanti nei due
libri citati. Per questo non le ho mai
dimenticate, anche se neppure mi
proposi – allora - di seguire il filo del



suo ragionamento. Non so se Maeztu
e Escrivá si conobbero; non so se ci
fu alcuna relazione tra loro; quello
che voglio segnalare qui è che
Maeztu pose questa questione in
quanto cattolico e intellettuale, come
fece anche José Enrique Rodó,
incalzato dal nuovo schema del
potere mondiale e della supremazia
anglosassone. Tuttavia, Maeztu non
ha aperto con quest'idea una nuova
prassi nella vita della Chiesa. Non
glielo possiamo chiedere. Maeztu
continuò la sua strada spinto dalle
questioni politiche in cui si dibatteva
la Spagna in quel momento. Come
dice il proverbio "dal dire al fare c'è
di mezzo il mare".

Questo enorme divario lo coprì
padre Escrivá, partendo da molte
altre strade ed esperienze. Egli si
pone la questione a partire dalla
religiosità popolare, perché si era
dedicato al servizio dei più poveri e
all'apostolato con gli studenti,

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/tra-i-poveri-e-gli-ammalati


qualcosa di inimmaginabile per
Maeztu. Certamente padre Escrivá fu
uno studioso eccellente, laureato in
Diritto, Canonista e dottore in
Teologia, ma non si staccò dalla sua
base, che era la fede del popolo
cristiano. Di essa era impregnata la
sua vita più intima, le cui necessità
doveva soddisfare. È a partire da
essa che imposta la sua risposta a
quello che Dio gli fa vedere con
l'Opus Dei. Questa è la prima
prospettiva aperta dalla mia
familiarità con lui.

La personalità di padre Josemaría
Escrivá mi ha fatto pensare anche a
padre José Kentenich, uno
straordinario apostolo tedesco, a sua
volta radicato nella religiosità
popolare. Dal 1944, prigioniero nel
campo di concentramento di Dachau,
egli intravvide l'universalità della
sua "Opera di Schoenstatt" come
germe di una rete mondiale di
santuari Mariani, luoghi di riunioni



incessanti della Chiesa Cattolica in
quanto "popolo" (famiglia).

Santuari Mariani

Negli ultimi anni della sua vita, per
riaffermare la sua fede di fronte alla
tempesta del secolarismo ostile alla
religione popolare -che include
l'immensa moltitudine dei più
poveri-, padre Escrivá si sposta per i
principali santuari Mariani, da
Lourdes e Fatima alla villa di
Guadalupe in Messico. I suoi viaggi
in America Latina sono pieni di
amore alla Madre del Cielo. Uno degli
ultimi atti di padre Escrivá sarà
l'inaugurazione del Santuario
Mariano di Torreciudad nel 1975.

È significativo questo legame
profondo con ciò che nella Chiesa è
più popolare, in colui che sarebbe
stata la prima vocazione pratica e
moderna, anticipatrice della
Costituzione Apostolica Lumen
Gentium. Questo rappresenta per me

https://www.torreciudad.org/inizio/
https://www.torreciudad.org/inizio/


padre Escrivá. Non è un caso se
dovette andare a tentoni per tanti
anni, dopo la chiamata divina nel
1928, prima della sintesi piena che fu
raggiunta nel Concilio, e che fa di lui
uno dei grandi precursori del
Concilio Vaticano II. Padre Escrivá
vede accettata la sua ecclesiologia
quando la Chiesa la assume nella 
Lumen Gentium.

L'universalità della sua proposta:
santificare il lavoro, santificarsi nel
lavoro, santificare gli altri con il
lavoro, promana dall'universalità
stessa della religiosità popolare. Non
stupisce affatto che, fin dagli inizi,
Escrivá sentisse che la sua missione
era mondiale, che andava ben oltre
la Spagna. La sua innovazione è
divenuta totalmente universale,
anche se in modo nascosto.

Quanto al secondo aspetto della
familiarità di cui parlavo all'inizio,
non arrivò per contrasto come nel



caso precedente. Al contrario, ho
sentito l'impatto di un'affinità
radicale. Mi riferisco alla sua "gioia
di vivere". Quando conobbi la sua
vita mi dissi: è un personaggio di
Chesterton. E devo spiegare, perché
si comprenda questa affermazione,
che quando cito lo scrittore inglese
evoco qualcosa di molto importante
nella mia vita: ho sempre detto che
Chesterton e la sua opera furono
fattori di mediazione nella mia
conversione a Gesù Cristo e alla sua
Chiesa.

Aristotele dice che l'età dei giovani è
quella della poesia e della metafisica,
della meraviglia di essere e di non
essere, degli interrogativi ultimi sul
senso delle cose. Il giovane, invece,
non è ancora adatto per la politica,
che richiede una vasta esperienza
sociale. Il giovane, generalmente, è
un rustico dal punto di vista politico,
ma un grande metafisico e poeta.
Chesterton fu per me, nella tappa



della gioventù, un esempio al di là
dell'illuminismo. Fu lui che mi
incamminò verso la grande
esperienza dell'atto di essere come
gratitudine, prima di qualsiasi altra
cosa. L'esistere è un dono, un regalo,
una grazia; la fede pure è questo. La
creazione e la salvezza costituiscono
doni di Dio all'uomo, che per questo
prova gratitudine. Io sono divenuto
religioso per gratitudine.

Un'allegria sostanziale

Questa immensa gratitudine produce
un'allegria sostanziale, che solo lo
splendore e la bellezza di esistere - di
vivere -, così straordinarie, possono
generare. Confesso, a più di
settant'anni, che non mi sono mai
abituato al fatto di vivere; non mi
sono mai abituato. Questo provoca
un particolare buonumore. La Chiesa
che Chesterton mi ha rivelato è una
Chiesa di allegria sostanziale. Ho
spiegato qui il secondo aspetto della



mia familiarità: padre Escrivá era un
formidabile "Chestertoniano", se si
può dire così; incarnò un nuovo stile
di spiritualità nella Chiesa, perché
non era un personaggio romanzesco,
ma un essere reale, un uomo in
carne e ossa, un figlio del suo tempo.
Non ci sarà più un Kempis
dell'autunno del medioevo, e tanto
meno le forme molteplici di
giansenismo che la Chiesa ha vissuto
oltre al giansenismo in senso stretto;
non c'è più posto per un'ascetica che
nega il mondo. Al suo posto, padre
Escrivá offre un'ascetica gioviale: il
dolore è trasceso dall'allegria di
essere, la croce si tramuta in
speranza e l'amore è alla base di
tutto.

Lo spirito dell'Opera che Dio propose
al fondatore dell'Opus Dei si
sintetizza nel titolo di una delle sue
omelie più importanti: "Amare il
mondo appassionatamente". Con
queste poche parole si dà impulso a

https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/video-allegria-cristiana
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/amare-il-mondo-appassionatamente-
https://www.it.josemariaescriva.info/articolo/amare-il-mondo-appassionatamente-


un nuovo modo di vedere le cose di
sempre, un'ascetica sorridente che ci
porta in cielo. Così, in un secolo
aperto da Chesterton e Péguy, nel
quale brilla Von Balthasar e appare
Giovanni Paolo II, padre Josemaría
Escrivá costituisce un pilastro del
vasto e ammirabile edificio aperto
verso l'avvenire, che è la Chiesa.

Un libro di Pilar Urbano su padre
Escrivá inizia con un paragrafo che
stupisce il lettore quando lo trova per
la prima volta. Ma, man mano che
egli va comprendendo un po' la vita e
il messaggio del fondatore dell'Opus
Dei, si comprende il senso della
citazione. L'affermazione è questa:
"Nietszche diceva che poteva credere
solo in un Dio che sapesse ballare. Io
conosco un uomo che ballava con
Dio". Faccio di questo paragrafo la
mia conclusione.

*Alberto René Methol Ferré
(Montevideo, 31 marzo 1929 - 15



novembre 2009), intellettuale,
scrittore, giornalista, docente di
storia e filosofia, storico, filosofo e
teologo uruguaiano.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/a-partire-dalla-
religiosita-popolare/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/a-partire-dalla-religiosita-popolare/
https://opusdei.org/it-it/article/a-partire-dalla-religiosita-popolare/
https://opusdei.org/it-it/article/a-partire-dalla-religiosita-popolare/

	A partire dalla religiosità popolare

