
opusdei.org

La tenerezza di Dio
(V): “A me lo avete
fatto”: le opere di
misericordia
corporali

In questo articolo si tratta delle
opere di misericordia corporale
suggerite da Gesù. Un cristiano
non può disinteressarsi delle
necessità degli altri, anche se
sconosciuti, perché in loro c’è
Cristo che ci chiede aiuto.

12/09/2016



Il nostro Dio non si è limitato a dire
che ci ama. Egli stesso ci ha plasmati
«con polvere del suolo»[1]; «sono
state le mani di Dio che ci hanno
creato: il Dio artigiano»[2]. Ci ha
creati a sua immagine e somiglianza,
e ha persino voluto farsi «uno di
noi»[3]: il Verbo si è fatto carne, ha
lavorato con le sue mani, ha caricato
sulle proprie spalle tutte le miserie di
secoli, e ha voluto conservare per
tutta l’eternità le piaghe della sua
passione, come segno permanente
del suo amore fedele. Per tutto
questo, non soltanto noi cristiani ci
chiamiamo figli di Dio, ma «lo siamo
realmente»[4]: per Dio, e per i suoi
figli, l’amore «non potrà mai essere
una parola astratta. Per sua stessa
natura è vita concreta: intenzioni,
atteggiamenti, comportamenti che si
verificano nell’agire quotidiano»[5].
Così san Josemaría metteva in
guardia dalla «la mentalità di chi
vede nel cristianesimo soltanto un
insieme di pratiche e atti di pietà,



senza coglierne il nesso con le
situazioni della vita ordinaria, con
l'urgenza di far fronte alle necessità
degli altri e di sforzarsi per eliminare
le ingiustizie. Direi che chi ha questa
mentalità non ha ancora compreso
che cosa significa che il Figlio di Dio
si sia incarnato, abbia preso corpo,
anima e voce umana, abbia
condiviso il nostro destino, fino a
sperimentare la suprema
dilacerazione della morte»[6].

Chiamati alla misericordia

Nella scena del giudizio finale che
Gesù presenta nel Vangelo, sia i giusti
che gli ingiusti si domandano
perplessi, e domandano al Signore,
quando lo hanno veduto affamato,
nudo, malato e lo hanno soccorso o
non lo hanno soccorso[7]. E il
Signore risponde loro: «In verità vi
dico: ogni volta che avete fatto queste
cose a uno solo di questi miei fratelli
più piccoli, l’avete fatto a me» (Mt 25,



40). Non è un bel modo di dire, come
se il Signore ci incoraggiasse
solamente a ricordarci di Lui e a
seguire il suo esempio di
misericordia; Gesù dice
solennemente: «in verità vi dico […],
l’avete fatto a me». Egli «si è unito in
certo modo a ogni uomo»[8], perché
ha portato l’amore fino in fondo:
«nessuno ha un amore più grande di
questo: dare la vita per i propri
amici» (Gv 15, 13). Essere cristiano
significa entrare in questa totalità
dell’amore di Dio, lasciarsi attirare
dall’ «amore sempre più grande di
Dio»[9].

In questo passo del Vangelo il Signore
parla di fame, sete, pellegrinaggio,
nudità, malattia e carcere[10]. Le
opere di misericordia seguono la
stessa falsariga; i Padri della Chiesa
le hanno commentate spesso, e
hanno iniziato a sdoppiarle in opere
corporali e spirituali, ovviamente
senza la pretesa di comprendere



tutte le situazioni di indigenza. Con il
passare dei secoli, alle prime si è
aggiunto il dovere di seppellire i
morti, con la corrispondente opera
spirituale: la preghiera per i vivi e
per i morti. Nei prossimi due articoli
esamineremo queste opere nelle
quali la sapienza cristiana ha
sintetizzato la nostra vocazione alla
misericordia. Perché di vocazione si
tratta – e vocazione universale –,
quando il Signore dice ai suoi
discepoli di tutti i tempi: «Siate
misericordiosi, come è
misericordioso il Padre vostro» (Lc 6,
36). Le opere di misericordia
rispondono a questa chiamata.
«Sarebbe bello che le imparaste a
memoria – suggeriva il Papa non
molto tempo fa –, così è più facile
farle!»[11].

Solidarietà in diretta

Quando, nel ripassare le opere di
misericordia corporali, ci guardiamo



attorno, in parecchie parti del mondo
constateremo forse in un primo
momento che non sono frequenti le
situazioni per esercitarle. Nei secoli
passati la vita umana era molto più
esposta alle forze della natura,
all’arbitrio degli uomini e alla
fragilità del corpo; oggi, invece, in
molti paesi raramente si presenterà –
salvo nel caso di emergenze o
catastrofi naturali – la necessità
immediata di dare sepoltura a un
defunto o di dare rifugio a un
senzatetto, perché gli organismi
statali provvedono a questo servizio.
E tuttavia non sono pochi i luoghi
della terra nei quali ognuna di queste
opere di misericordia è all’ordine del
giorno. Anche nei paesi più
sviluppati, insieme a efficienti servizi
di assistenza sociale, esistono molte
situazioni di grande precarietà
materiale: il cosiddetto quarto
mondo.



Tutti noi dobbiamo prendere
coscienza di queste realtà e pensare
in che misura possiamo contribuire a
porvi rimedio. «Dobbiamo aprire gli
occhi, dobbiamo guardare attorno a
noi e riconoscere gli appelli che Dio
ci rivolge attraverso il nostro
prossimo. Non possiamo volgere le
spalle alla gente e rinchiuderci nel
nostro piccolo mondo. Ben altro è lo
stile di vita di Gesù. I Vangeli ci
parlano insistentemente della sua
misericordia, della sua
partecipazione al dolore e alle
necessità degli altri»[12].

Un primo gesto delle opere di
misericordia corporale è la
solidarietà con tutti quelli che
soffrono, anche se non li conosciamo:
«Non soltanto dobbiamo
preoccuparci dei problemi di
ognuno, ma dobbiamo essere
pienamente solidali con gli altri
cittadini nei casi di calamità e
sciagure pubbliche, che ci



riguardano nello stesso modo»[13]. A
prima vista potrebbe sembrare che
questo atteggiamento sia un
sentimento lodevole ma inutile.
Eppure tale solidarietà è l’humus nel
quale può crescere con vigore la
misericordia. Dal latino solidum, il
termine solidarietà denota la
convinzione di appartenere a un
tutto, in modo tale che sentiamo
come nostre le vicissitudini altrui.
Anche se questo termine ha senso già
a livello semplicemente umano, per
un cristiano acquista tutta la sua
forza. «Non appartenete a voi stessi»,
dice san Paolo ai Corinti (1 Cor 6, 19).
Una tale affermazione potrebbe
apparire inquietante all’uomo
contemporaneo, come una minaccia
alla sua autonomia. E tuttavia, quello
che ci dice è semplicemente, secondo
un’espressione frequente negli ultimi
pontefici, che l’umanità, e in
particolare la Chiesa, è una «grande
famiglia»[14].



«Perseverate nell’amore fraterno. […]
Ricordatevi dei carcerati, come se
foste loro compagni di carcere, e di
quelli che sono maltrattati, in quanto
anche voi siete in un corpo
mortale» (Eb 13, 1.3). Anche se non è
possibile essere aggiornati sulle
contrarietà di ogni uomo, né è
possibile porre materialmente
rimedio a tutti questi problemi, un
cristiano non se ne disinteressa,
perché li ama con il cuore di Dio: Egli
«è più grande del nostro cuore e
conosce ogni cosa» (1 Gv 3, 20).
Quando nella Santa Messa chiediamo
al Padre che, nutriti «del corpo e
sangue del tuo Figlio e nella pienezza
dello Spirito Santo, diventiamo in
Cristo un solo corpo e un solo
spirito»[15], aspiriamo alla pienezza
di ciò che già è una realtà che cresce
silenziosamente, «come un bosco,
dove gli alberi buoni apportano
solidarietà, comunione, fiducia,
sostegno, sicurezza, sobrietà felice,
amicizia»[16].



La solidarietà in un cristiano si
concretizza, dunque, in primo luogo
nella preghiera per coloro che
soffrono, anche se ci sono
sconosciuti. La maggior parte delle
volte non vedremo i frutti della
nostra preghiera, fatta anche di
lavoro e sacrifici, ma siamo convinti
che «tutto ciò circola attraverso il
mondo come una forza di vita»[17].
Per questo stesso motivo il Messale
romano riunisce un gran numero di
Messe per varie necessità, che
riguardano tutte le opere di
misericordia. La preghiera dei fedeli
alla fine della liturgia della Parola
risveglia anche in noi «l’impegno per
tutte le chiese» e per tutti gli uomini,
e così possiamo dire con san Paolo:
«Chi è debole, che io non lo sia? Chi
riceve scandalo, che io non ne
frema?» (2 Cor 11, 29).

La solidarietà si dimostra anche in
«semplici gesti quotidiani nei quali
spezziamo la logica della violenza,



dello sfruttamento, dell’egoismo» nei
confronti del «mondo del consumo
esasperato», che «è al tempo stesso il
mondo del maltrattamento della vita
in ogni sua forma»[18]. Anticamente
in molte famiglie c’era l’abitudine di
baciare il pane quando cadeva a
terra; in tal modo si riconosceva la
fatica che costava ottenerlo e si
ringraziava per avere la possibilità di
avere qualcosa da portare alla bocca.
«Dar da mangiare agli affamati» si
può concretizzare, dunque, nel
mangiare quello che ci mettono
davanti, evitando capricci superflui,
utilizzando con creatività gli avanzi
del pranzo; «dar da bere agli
assetati» forse ci porterà a evitare
l’inutile spreco dell’acqua, che in
tanti luoghi è un bene assai
scarso[19]; «vestire gli ignudi» si
realizzerà anche nell’aver cura degli
indumenti, passarli da un fratello
all’altro, senza badare all’ultimo
grido della moda... Da queste piccole
– o non tanto piccole – rinunce



potranno uscire elemosine capaci di
dare un po’ di gioia ai più bisognosi,
come insegnava san Josemaría ai
giovani; o anche donativi per venire
incontro alle emergenze umanitarie.
Qualche mese fa il Papa ci diceva a
tal proposito che, «se il giubileo non
arriva alle tasche, non è un vero
giubileo»[20].

L’ospitalità: non abbandonare il
debole

I genitori, prima di tutto con il loro
esempio, possono fare molto per
«insegnare ai figli a vivere così […];
insegnare loro a superare l’egoismo e
a usare parte del proprio tempo
generosamente al servizio delle
persone meno fortunate,
partecipando a lavori, adeguati alla
loro età, in cui si manifesti una vera
preoccupazione di solidarietà umana
e divina»[21]. Dato che la carità è
ordinata – perché sarebbe una falsa
carità dedicarsi a chi vive lontano e



disinteressarsi di chi ci sta vicino –,
abitualmente l’egoismo si comincia a
sconfiggere in casa propria. Tutti,
piccoli e grandi, dobbiamo imparare
a levare lo sguardo per scoprire i
piccoli bisogni quotidiani di coloro
che vivono con noi. In particolare, è
necessario stare con i parenti e gli
amici colpiti da qualche malattia,
senza considerare le loro sofferenze
semplicemente come un problema da
risolvere soltanto con accorgimenti
tecnici. «“Non mi respingere nel
tempo della vecchiaia, non
abbandonarmi quando declinano le
mie forze” (Sal 70[71], 9). È il grido
dell’anziano, che teme l’oblio e il
disprezzo»[22]. Sono molti i progressi
della scienza che permettono di
migliorare le condizioni dei malati,
ma nessuno di essi può sostituire la
vicinanza umana di chi, invece di
considerarli un peso, scorge in essi
«Gesù che passa», Gesù che ha
bisogno delle nostre cure. «I malati
sono Lui»[23], ha scritto san



Josemaría, con un’espressione
audace, che rispecchia la chiamata
esigente del Signore: «in verità vi
dico […], l’avete fatto a me» (Mt 25,
40). «Quando ti abbiamo visto
ammalato o in carcere e siamo
venuti a visitarti?». Certe volte può
costare vedere Dio dietro la persona
che soffre, perché costui è di
malumore o incollerito, o perché
dimostra di essere esigente o egoista.
Però la persona malata, proprio
perché è debole, è ancora più
meritevole di essere amata. Una luce
divina illumina l’aspetto dell’uomo
malato che somiglia a Cristo dolente,
tanto sfigurato che «non ha
apparenza né bellezza per attirare i
nostri sguardi, non splendore per
potercene compiacere» (Is 53, 2).

L’assistenza dei malati, degli anziani,
dei moribondi, richiede perciò buone
dosi di pazienza e di generosità con il
nostro tempo, specialmente quando
si tratta di malattie che si prolungano



nel tempo. Il buon samaritano
«aveva anche lui i suoi impegni e le
sue cose da fare»[24]. Però a coloro
che, come lui, fanno dell’assistenza ai
malati un compito irrinunciabile,
senza rifugiarsi nelle gelide soluzioni
che in fin dei conti consistono nel
mettere da parte coloro che
umanamente possono dare poco, il
Signore dice: «Sapendo queste cose,
sarete beati se le metterete in
pratica» (Gv 13, 17). A coloro che
hanno saputo prendersi cura dei
deboli, Dio riserva una beatitudine
piena di tenerezza: «Venite, benedetti
del Padre mio» (Mt 25, 34).

«La misura dell'umanità – ha scritto
Benedetto XVI – si determina
essenzialmente nel rapporto con la
sofferenza e con il sofferente. Questo
vale per il singolo come per la
società. Una società che non riesce ad
accettare i sofferenti e non è capace
di contribuire mediante la
compassione a far sì che la



sofferenza venga condivisa e portata
anche interiormente è una società
crudele e disumana»[25]. Per questo i
malati ci restituiscono quell’umanità
che a volte il ritmo agitato del mondo
spazza via: ci ricordano che le
persone sono più importanti delle
cose, che l’essere è più importante
della funzione.

Alcune persone, perché Dio le ha
portare per questa strada o perché lo
hanno scelto da sé, finiscono per
dedicare una parte importante delle
loro giornate a prendersi cura di
coloro che soffrono, senza aspettarsi
che qualcuno riconosca il loro
lavoro. Anche se non appaiono sulle
guide turistiche, fanno parte
dell’autentico patrimonio
dell’umanità, perché insegnano a
tutti noi che siamo nel mondo a
prenderci cura dei più fragili[26]:
questo è il significato perenne
dell’ospitalità, dell’accoglienza.



Raramente toccherà a noi seppellire
un morto, ma possiamo fare
compagnia a lui e ai suoi familiari
negli ultimi momenti della sua vita.
La partecipazione a un funerale è
sempre più che un’attenzione
sociale. Se andiamo al fondo di questi
gesti, ci accorgeremo che rivelano il
polso della genuina umanità, che si
apre all’eternità. «Anche qui la
misericordia dona la pace a chi parte
e a chi resta, facendoci sentire che
Dio è più grande della morte, e che
rimanendo in Lui anche l’ultimo
distacco è un “arrivederci”»[27].

La creatività: lavorare con quello
che c’è

Famiglie che emigrano fuggendo
dalla guerra, persone che non
lavorano, «prigionieri delle nuove
schiavitù della società moderna»[28],
come la tossicodipendenza,
l’edonismo, la ludopatia… Sono molte
le necessità materiali che possiamo



individuare attorno a noi. Possiamo
non sapere da dove e come
cominciare; e tuttavia l’esperienza
dimostra che molte piccole iniziative,
volte a risolvere una carenza assai
vicina a noi, iniziate con ciò che si
ha, e con chi può – la maggior parte
delle volte con più buonumore e
creatività che tempo, risorse
economiche o agevolazioni da parte
degli enti pubblici –, finiscono per
fare molto bene, perché la gratuità
genera la gratitudine, motore di
nuove iniziative: la misericordia
trova misericordia[29], la contagia. Si
adempie la parabola evangelica del
granellino di senapa: «è il più piccolo
di tutti i semi ma, una volta cresciuto,
è più grande degli altri legumi e
diventa un albero, tanto che vengono
gli uccelli del cielo e si annidano fra i
suoi rami» (Mt 13, 32).

Le necessità di ogni luogo e le
possibilità di ciascuno variano molto.
La cosa migliore è puntare su



qualcosa a portata di mano, e
mettersi a lavorare. Con il tempo –
spesso meno di quel che pensiamo –,
si apriranno porte che si riteneva
non dovessero aprirsi mai. E allora si
arriva ai carcerati, ai prigionieri di
tante altre avversità, che sono
abbandonati come nella cloaca di un
mondo che li ha messi al bando
quando hanno fatto un passo falso.

C’è chi, per esempio, è stracarico di
lavoro, e anche se non credeva di
aver tempo per queste attività,
scopre il modo di dedicare una parte
del suo impegno a realtà capaci di
occupare altri e li tira fuori dalla
fossa di chi vive senza una meta.
Nascono sinergie: uno dedica poco
tempo, ma ha la capacità di gestire e
ha relazioni; mentre un altro, con
minori capacità organizzative,
dispone di più ore di lavoro. Per i
pensionati, per esempio, si apre così
il panorama di una seconda
gioventù, nella quale possono



trasmettere gran parte della loro
esperienza di vita:
«indipendentemente dal proprio
livello d’istruzione o di ricchezza,
ognuno possiede qualcosa per
contribuire alla costruzione di una
civiltà più giusta e fraterna. In
sostanza, credo che tutti possono
imparare molto dall’esempio di
generosità e di solidarietà delle
persone più semplici; quella sapienza
generosa che sa “aggiungere più
acqua ai fagioli”, della quale il nostro
mondo ha tanto bisogno»[30].

* * *

Nell’evocare i suoi primi anni di
sacerdote a Madrid, nostro Padre
ricordava che veniva spesso «in
questi luoghi non ancora urbanizzati,
ad asciugare lacrime, a soccorrere
chi aveva bisogno di aiuto, a trattare
con affetto i bambini, i vecchi, i
malati; ed ero contraccambiato con
affetto… e anche con qualche



sassata»[31]. E pensava alle iniziative
che oggi, insieme a tante altre
promosse dai cristiani e da altre
persone, sono una realtà in molte
parti del mondo, e che devono
continuare ad aumentare «quasi
fluvium pacis»[32], come un fiume di
pace: «Oggi per me tutto questo è un
sogno, un sogno benedetto, che è
divenuto vita in tanti quartieri
periferici delle grandi città, dove
trattiamo la gente con affetto,
guardandoli negli occhi, di fronte,
perché siamo tutti uguali»[33].

Carlos Ayxelá

 [1] Gn 2, 7; Sap 7, 1.

 [2] Papa Francesco, Omelia a Santa
Marta, 12-XI-2013.

 [3] Conc. Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, n. 22.



 [4] 1 Gv 3, 1.

 [5] Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae vultus, 11-IV-2015, n. 9.

 [6] È Gesù che passa, 98.

 [7] Cfr. Mt 25, 36.44.

 [8] Conc. Vaticano II, Cost. past. 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, n. 22.

 [9] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 6; Cfr. San
Giovanni Paolo II, Enc. Redemptor
hominis, 4-III-1979, n. 9.

[10] Cfr. Mt 25, 35-36.

[11] Papa Francesco, Angelus, 13-
III-2016.

[12] È Gesù che passa, n. 146.

[13] Lettera 14-II-1950, n. 20; citato da
E. Burkhart y J. Lόpez, Vida cotidana
y santidad en la enseñanza de San



Josemaría, vol. II, Rialp, Madrid 2011,
p. 314.

[14] Cfr., per es., Beato Paolo VI, 
Messaggio all’Assemblea delle
Nazioni Unite, 24-V-1978; San
Giovanni Paolo II, Enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, nn. 4.12;
Benedetto XVI, Messaggio per la XLI
Giornata mondiale della pace, 8-
XII-2007.

[15] Messale Romano, Preghiera
Eucaristica III.

[16] Papa Francesco, Discorso, 28-
XI-2014.

[17] Papa Francesco, Es. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 279.

[18] Papa Francesco, Enc. Laudato si’,
24-V-2015, n. 230.

[19] Cfr. ibid., 27-31.

[20] Papa Francesco, Udienza, 10-
II-2016.



[21] Colloqui, n. 111.

[22] Papa Francesco, Es. Ap. Amoris
laetitia, 19-III-2016, n. 191.

[23] Cammino, n. 419.

[24] Papa Francesco, Udienza, 27-
IV-2016.

[25] Benedetto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 38.

[26] Cfr. Papa Francesco, Es. Ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 209.

[27] Papa Francesco, Udienza, 10-
IX-2014.

[28] Papa Francesco, Bolla 
Misericordiae vultus, 11-IV-2015, n.
16.

[29] Cfr. Mt 5, 7.

[30] Papa Francesco, Videomessaggio,
1-I-2015.



[31] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 1-X-1967 (citato
in S. Bernal, Monsignor Josemaría
Escrivá. Appunti sulla vita del
Fondatore dell’Opus Dei, Ares, Milano
1977, p. 189).

[32] Is 66, 12.

[33] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 1-X-1967 (citato
in S. Bernal, Monsignor Josemaría
Escrivá. Appunti sulla vita del
Fondatore dell’Opus Dei, Ares, Milano
1977, p. 189).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/a-me-lo-avete-
fatto-le-opere-di-misericordia-corpo/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/a-me-lo-avete-fatto-le-opere-di-misericordia-corpo/
https://opusdei.org/it-it/article/a-me-lo-avete-fatto-le-opere-di-misericordia-corpo/
https://opusdei.org/it-it/article/a-me-lo-avete-fatto-le-opere-di-misericordia-corpo/

	​La tenerezza di Dio (V): “A me lo avete fatto”: le opere di misericordia corporali

