
opusdei.org

8. San Giuseppe
padre nella
tenerezza

Gesù nella sua predicazione
parla spesso della figura del
Padre, ed "è bello pensare che il
primo a trasmettere a Gesù
questa realtà sia stato proprio
Giuseppe".

19/01/2022

Oggi vorrei approfondire la figura di
San Giuseppe come padre nella
tenerezza.



Nella Lettera Apostolica Patris corde
(8 dicembre 2020) ho avuto modo di
riflettere su questo aspetto della
tenerezza, un aspetto della
personalità di San Giuseppe. Infatti,
anche se i Vangeli non ci danno
particolari su come egli abbia
esercitato la sua paternità, però
possiamo stare certi che il suo essere
uomo “giusto” si sia tradotto anche
nell’educazione data a Gesù.
«Giuseppe vide crescere Gesù giorno
dopo giorno “in sapienza, età e grazia
davanti a Dio e agli uomini” (Lc 2,52):
così dice il Vangelo. Come il Signore
fece con Israele, così egli “gli ha
insegnato a camminare, tenendolo
per mano: era per lui come il padre
che solleva un bimbo alla sua
guancia, si chinava su di lui per
dargli da mangiare” (cfr Os
11,3-4)» (Patris corde, 2). È bella
questa definizione della Bibbia che fa
vedere il rapporto di Dio con il
popolo di Israele. E lo stesso rapporto

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


pensiamo che sia stato quello di San
Giuseppe con Gesù.

I Vangeli attestano che Gesù ha usato
sempre la parola “padre” per parlare
di Dio e del suo amore. Molte
parabole hanno come protagonista la
figura di un padre (Cfr Mt 15,13;
21,28-30; 22,2; Lc 15,11-32; Gv 5,19-23;
6,32-40; 14,2; 15,1.8.). Tra le più
famose c’è sicuramente quella del 
Padre misericordioso, raccontata
dall’evangelista Luca (cfr Lc
15,11-32). Proprio in questa parabola
si sottolinea, oltre all’esperienza del
peccato e del perdono, anche il modo
in cui il perdono giunge alla persona
che ha sbagliato. Il testo dice così:
«Quando era ancora lontano il padre
lo vide e commosso gli corse
incontro, gli si gettò al collo e lo
baciò» (v. 20). Il figlio si aspettava
una punizione, una giustizia che al
massimo gli avrebbe potuto dare il
posto di uno dei servi, ma si ritrova
avvolto dall’abbraccio del padre. La



tenerezza è qualcosa di più grande
della logica del mondo. È un modo
inaspettato di fare giustizia. Ecco
perché non dobbiamo mai
dimenticare che Dio non è
spaventato dai nostri peccati:
mettiamoci questo bene nella testa.
Dio non si spaventa dei nostri
peccati, è più grande dei nostri
peccati: è padre, è amore, è tenero.
Non è spaventato dai nostri peccati,
dai nostri errori, dalle nostre cadute,
ma è spaventato dalla chiusura del
nostro cuore – questo sì, lo fa soffrire
– è spaventato dalla nostra mancanza
di fede nel suo amore. C’è una
grande tenerezza nell’esperienza
dell’amore di Dio. Ed è bello pensare
che il primo a trasmettere a Gesù
questa realtà sia stato proprio
Giuseppe. Infatti le cose di Dio ci
giungono sempre attraverso la
mediazione di esperienze umane.
Tempo fa – non so se l’ho già
raccontato – un gruppo di giovani
che fanno teatro, un gruppo di



giovani pop, “avanti”, sono stati
colpiti da questa parabola del padre
misericordioso e hanno deciso di fare
un’opera di teatro pop con questo
argomento, con questa storia. E
l’hanno fatta bene. E tutto
l’argomento è, alla fine, che un amico
ascolta il figlio che si era allontanato
dal padre, che voleva tornare a casa
ma aveva paura che il papà lo
cacciasse e lo punisse. E l’amico gli
dice, in quell’opera pop: “Manda un
messaggero e di' che tu vuoi tornare
a casa, e se il papà ti riceverà che
metta un fazzoletto alla finestra,
quella che tu vedrai appena prendi il
cammino finale”. Così è stato fatto. E
l’opera, con canti e balli, continua
fino al momento che il figlio entra
nella strada finale e si vede la casa. E
quando alza gli occhi, vede la casa
piena di fazzolettini bianchi: piena.
Non uno, ma tre-quattro per ogni
finestra. Così è la misericordia di Dio.
Non si spaventa del nostro passato,
delle nostre cose brutte: si spaventa



soltanto della chiusura. Tutti noi
abbiamo conti da risolvere; ma fare i
conti con Dio è una cosa bellissima,
perché noi incominciamo a parlare e
Lui ci abbraccia. La tenerezza!

Allora possiamo domandarci se noi
stessi abbiamo fatto esperienza di
questa tenerezza, e se a nostra volta
ne siamo diventati testimoni. Infatti
la tenerezza non è prima di tutto una
questione emotiva o sentimentale: è
l’esperienza di sentirsi amati e
accolti proprio nella nostra povertà e
nella nostra miseria, e quindi
trasformati dall’amore di Dio.

Dio non fa affidamento solo sui
nostri talenti, ma anche sulla nostra
debolezza redenta. Questo, ad
esempio, fa dire a San Paolo che c’è
un progetto anche sulla sua fragilità.
Così infatti scrive alla comunità di
Corinto: «Affinché io non monti in
superbia, è stata data alla mia carne
una spina, un inviato di Satana per



percuotermi […]. A causa di questo
per tre volte ho pregato il Signore
che l’allontanasse da me. Ed egli mi
ha detto: “Ti basta la mia grazia; la
forza infatti si manifesta pienamente
nella debolezza”» (2 Cor 12,7-9). Il
Signore non ci toglie tutte le
debolezze, ma ci aiuta a camminare
con le debolezze, prendendoci per
mano. Prende per mano le nostre
debolezze e si pone vicino a noi. E
questo è tenerezza. L’esperienza
della tenerezza consiste nel vedere la
potenza di Dio passare proprio
attraverso ciò che ci rende più fragili;
a patto però di convertirci dallo
sguardo del Maligno che «ci fa
guardare con giudizio negativo la
nostra fragilità», mentre lo Spirito
Santo «la porta alla luce con
tenerezza» (Patris corde, 2). «È la
tenerezza la maniera migliore per
toccare ciò che è fragile in noi. […]
Guardate come le infermiere, gli
infermieri toccano le ferite degli
ammalati: con tenerezza, per non

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


ferirli di più. E così il Signore tocca le
nostre ferite, con la stessa tenerezza.
Per questo è importante incontrare
la Misericordia di Dio, specie nel
Sacramento della Riconciliazione,
nella preghiera personale con Dio,
facendo un’esperienza di verità e
tenerezza. Paradossalmente anche il
Maligno può dirci la verità: lui è
bugiardo, ma si arrangia per dirci la
verità per portarci alla bugia; ma, se
lo fa, è per condannarci. Invece il
Signore ci dice la verità e ci tende la
mano per salvarci. Noi sappiamo
però che la Verità che viene da Dio
non ci condanna, ma ci accoglie, ci
abbraccia, ci sostiene, ci
perdona» (Patris corde, 2). Dio
perdona sempre: mettetevelo,
questo, nella testa e nel cuore. Dio
perdona sempre. Siamo noi che ci
stanchiamo di chiedere perdono. Ma
lui perdona sempre, anche le cose
più brutte.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20201208_patris-corde.html


Ci fa bene allora specchiarci nella
paternità di Giuseppe che è uno
specchio della paternità di Dio, e
domandarci se permettiamo al
Signore di amarci con la sua
tenerezza, trasformando ognuno di
noi in uomini e donne capaci di
amare così. Senza questa
“rivoluzione della tenerezza” – ci
vuole, una rivoluzione della
tenerezza! – rischiamo di rimanere
imprigionati in una giustizia che non
permette di rialzarsi facilmente e che
confonde la redenzione con la
punizione. Per questo, oggi voglio
ricordare in modo particolare i nostri
fratelli e le nostre sorelle che sono in
carcere. È giusto che chi ha sbagliato
paghi per il proprio errore, ma è
altrettanto giusto che chi ha sbagliato
possa redimersi dal proprio errore.
Non possono esserci condanne senza
finestre di speranza. Qualsiasi
condanna ha sempre una finestra di
speranza. Pensiamo ai nostri fratelli
e alle nostre sorelle carcerati, e



pensiamo alla tenerezza di Dio per
loro e preghiamo per loro, perché
trovino in quella finestra di speranza
una via di uscita verso una vita
migliore.

E concludiamo con questa preghiera:

San Giuseppe, padre nella tenerezza,

insegnaci ad accettare di essere
amati proprio in ciò che in noi è più
debole.

Fa’ che non mettiamo nessun
impedimento

tra la nostra povertà e la grandezza
dell’amore di Dio.

Suscita in noi il desiderio di
accostarci al Sacramento della
Riconciliazione,

per essere perdonati e anche resi
capaci di amare con tenerezza



i nostri fratelli e le nostre sorelle
nella loro povertà.

Sii vicino a coloro che hanno
sbagliato e per questo ne pagano il
prezzo;

aiutali a trovare, insieme alla
giustizia, anche la tenerezza per
poter ricominciare.

E insegna loro che il primo modo di
ricominciare

è domandare sinceramente perdono,
per sentire la carezza del Padre.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/8-san-giuseppe-
padre-nella-tenerezza/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/8-san-giuseppe-padre-nella-tenerezza/
https://opusdei.org/it-it/article/8-san-giuseppe-padre-nella-tenerezza/
https://opusdei.org/it-it/article/8-san-giuseppe-padre-nella-tenerezza/

	8. San Giuseppe padre nella tenerezza

