
opusdei.org

7. Padre che sei nei
cieli

In questa catechesi sul Padre
Nostro, papa Francesco
approfondisce la relazione tra il
"Padre Nostro che è nei cieli" e i
genitori terreni.

20/02/2019

L’udienza di oggi si sviluppa in due
posti. Prima ho fatto l’incontro con i
fedeli di Benevento, che erano in San
Pietro, e adesso con voi. E questo è
dovuto alla delicatezza della
Prefettura della Casa Pontificia che
non voleva che voi prendeste freddo:

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/20/arcidiocesi-benevento.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/20/arcidiocesi-benevento.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/events/event.dir.html/content/vaticanevents/it/2019/2/20/arcidiocesi-benevento.html


ringraziamo loro, che hanno fatto
questo. Grazie.

Proseguiamo le catechesi sul “Padre
nostro”. Il primo passo di ogni
preghiera cristiana è l’ingresso in un
mistero, quello della paternità di Dio.
Non si può pregare come i
pappagalli. O tu entri nel mistero,
nella consapevolezza che Dio è tuo
Padre, o non preghi. Se io voglio
pregare Dio mio Padre incomincio il
mistero. Per capire in che misura Dio
ci è padre, noi pensiamo alle figure
dei nostri genitori, ma dobbiamo
sempre in qualche misura
“raffinarle”, purificarle. Lo dice
anche il Catechismo della Chiesa
Cattolica, dice così: «La purificazione
del cuore concerne le immagini
paterne e materne, quali si sono
configurate nella nostra storia
personale e culturale, e che
influiscono sulla nostra relazione con
Dio» (n. 2779).

https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat669-752.PDF


Nessuno di noi ha avuto genitori
perfetti, nessuno; come noi, a nostra
volta, non saremo mai genitori, o
pastori, perfetti. Tutti abbiamo
difetti, tutti. Le nostre relazioni di
amore le viviamo sempre sotto il
segno dei nostri limiti e anche del
nostro egoismo, perciò sono spesso
inquinate da desideri di possesso o di
manipolazione dell’altro. Per questo
a volte le dichiarazioni di amore si
tramutano in sentimenti di rabbia e
di ostilità. Ma guarda, questi due si
amavano tanto la settimana scorsa,
oggi si odiano a morte: questo lo
vediamo tutti i giorni! E’ per questo,
perché tutti abbiamo radici amare
dentro, che non sono buone e alle
volte escono e fanno del male.

Ecco perché, quando parliamo di Dio
come “padre”, mentre pensiamo
all’immagine dei nostri genitori,
specialmente se ci hanno voluto
bene, nello stesso tempo dobbiamo
andare oltre. Perché l’amore di Dio è



quello del Padre “che è nei cieli”,
secondo l’espressione che ci invita ad
usare Gesù: è l’amore totale che noi
in questa vita assaporiamo solo in
maniera imperfetta. Gli uomini e le
donne sono eternamente mendicanti
di amore, - noi siamo mendicanti di
amore, abbiamo bisogno di amore -
cercano un luogo dove essere
finalmente amati, ma non lo trovano.
Quante amicizie e quanti amori
delusi ci sono nel nostro mondo;
tanti!

Il dio greco dell’amore, nella
mitologia, è quello più tragico in
assoluto: non si capisce se sia un
essere angelico oppure un demone.
La mitologia dice che è figlio di Poros
e di Penía, cioè della scaltrezza e
della povertà, destinato a portare in
sé stesso un po’ della fisionomia di
questi genitori. Di qui possiamo
pensare alla natura ambivalente
dell’amore umano: capace di fiorire e
di vivere prepotente in un’ora del



giorno, e subito dopo appassire e
morire; quello che afferra, gli sfugge
sempre via (cfr Platone, Simposio,
203). C’è un’espressione del profeta
Osea che inquadra in maniera
impietosa la congenita debolezza del
nostro amore: «Il vostro amore è
come una nube del mattino, come la
rugiada che all’alba svanisce» (6,4).
Ecco che cos’è spesso il nostro amore:
una promessa che si fatica a
mantenere, un tentativo che presto
inaridisce e svapora, un po’ come
quando al mattino esce il sole e si
porta via la rugiada della notte.

Quante volte noi uomini abbiamo
amato in questa maniera così debole
e intermittente. Tutti ne abbiamo
l’esperienza: abbiamo amato ma poi
quell’amore è caduto o è diventato
debole. Desiderosi di voler bene, ci
siamo poi scontrati con i nostri limiti,
con la povertà delle nostre forze:
incapaci di mantenere una promessa
che nei giorni di grazia ci sembrava



facile da realizzare. In fondo anche
l’apostolo Pietro ha avuto paura e ha
dovuto fuggire. L’apostolo Pietro non
è stato fedele all’amore di Gesù.
Sempre c’è questa debolezza che ci fa
cadere. Siamo mendicanti che nel
cammino rischiano di non trovare
mai completamente quel tesoro che
cercano fin dal primo giorno della
loro vita: l’amore.

Però, esiste un altro amore, quello
del Padre “che è nei cieli”. Nessuno
deve dubitare di essere destinatario
di questo amore. Ci ama. “Mi ama”,
possiamo dire. Se anche nostro padre
e nostra madre non ci avessero
amato – un’ipotesi storica –, c’è un
Dio nei cieli che ci ama come
nessuno su questa terra ha mai fatto
e potrà mai fare. L’amore di Dio è
costante. Dice il profeta Isaia: «Si
dimentica forse una donna del suo
bambino, così da non commuoversi
per il figlio delle sue viscere? Anche
se costoro si dimenticassero, io



invece non ti dimenticherò mai.
Ecco, sulle palme delle mie mani ti
ho disegnato» (49,15-16). Oggi è di
moda il tatuaggio: “Sulle palme delle
mie mani ti ho disegnato”. Ho fatto
un tatuaggio di te sulle mie mani. Io
sono nelle mani di Dio, così, e non
posso toglierlo. L’amore di Dio è
come l’amore di una madre, che mai
si può dimenticare. E se una madre si
dimentica? “Io non mi
dimenticherò”, dice il Signore.
Questo è l’amore perfetto di Dio, così
siamo amati da Lui. Se anche tutti i
nostri amori terreni si sgretolassero
e non ci restasse in mano altro che
polvere, c’è sempre per tutti noi,
ardente, l’amore unico e fedele di
Dio.

Nella fame d’amore che tutti
sentiamo, non cerchiamo qualcosa
che non esiste: essa è invece l’invito a
conoscere Dio che è padre. La
conversione di Sant’Agostino, ad
esempio, è transitata per questo



crinale: il giovane e brillante retore
cercava semplicemente tra le
creature qualcosa che nessuna
creatura gli poteva dare, finché un
giorno ebbe il coraggio di alzare lo
sguardo. E in quel giorno conobbe
Dio. Dio che ama.

L’espressione “nei cieli” non vuole
esprimere una lontananza, ma una
diversità radicale di amore, un’altra
dimensione di amore, un amore
instancabile, un amore che sempre
rimarrà, anzi, che sempre è alla
portata di mano. Basta dire “Padre
nostro che sei nei Cieli”, e
quell’amore viene.

Pertanto, non temere! Nessuno di noi
è solo. Se anche per sventura il tuo
padre terreno si fosse dimenticato di
te e tu fossi in rancore con lui, non ti
è negata l’esperienza fondamentale
della fede cristiana: quella di sapere
che sei figlio amatissimo di Dio, e che
non c’è niente nella vita che possa



spegnere il suo amore appassionato
per te.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/7-padre-che-sei-
nei-cieli/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/7-padre-che-sei-nei-cieli/
https://opusdei.org/it-it/article/7-padre-che-sei-nei-cieli/
https://opusdei.org/it-it/article/7-padre-che-sei-nei-cieli/

	7. Padre che sei nei cieli

