
opusdei.org

7. Cura della casa
comune e
atteggiamento
contemplativo

"Qual è l’antidoto contro la
malattia di non prendersi cura
della casa comune? È la
contemplazione".

16/09/2020

Per uscire da una pandemia, occorre
curarsi e curarci a vicenda. E bisogna
sostenere chi si prende cura dei più
deboli, dei malati e degli anziani. C’è
l’abitudine di lasciare da parte gli



anziani, di abbandonarli: è brutto,
questo. Queste persone – ben definite
dal termine spagnolo “cuidadores”,
coloro che si prendono cura degli
ammalati – svolgono un ruolo
essenziale nella società di oggi, anche
se spesso non ricevono il
riconoscimento e la rimunerazione
che meritano. Il prendersi cura è una
regola d’oro del nostro essere umani,
e porta con sé salute e speranza (cfr
Enc. Laudato si’ [LS], 70). Prendersi
cura di chi è ammalato, di chi ha
bisogno, di chi è lasciato da parte:
questa è una ricchezza umana e
anche cristiana.

Questa cura, dobbiamo rivolgerla
anche alla nostra casa comune: alla
terra e ad ogni creatura. Tutte le
forme di vita sono interconnesse (cfr 
ibid., 137-138), e la nostra salute
dipende da quella degli ecosistemi
che Dio ha creato e di cui ci ha
incaricato di prenderci cura (cfr Gen
2,15). Abusarne, invece, è un peccato

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#137.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#137.


grave che danneggia, che fa male e
che fa ammalare (cfr LS, 8; 66). Il
migliore antidoto contro questo uso
improprio della nostra casa comune
è la contemplazione (cfr ibid., 85; 
214). Ma come mai? Non c’è un
vaccino per questo, per la cura della
casa comune, per non lasciarla da
parte? Qual è l’antidoto contro la
malattia di non prendersi cura della
casa comune? È la contemplazione.
«Quando non si impara a fermarsi ad
ammirare e apprezzare il bello, non
è strano che ogni cosa si trasformi in
oggetto di uso e abuso senza
scrupoli» (ibid., 215). Anche in
oggetto di “usa e getta”. Tuttavia, la
nostra casa comune, il creato, non è
una mera “risorsa”. Le creature
hanno un valore in sé stesse e
«riflettono, ognuna a suo modo, un
raggio dell’infinita sapienza e bontà
di Dio» (Catechismo della Chiesa
Cattolica, 339). Questo valore e
questo raggio di luce divina va
scoperto e, per scoprirlo, abbiamo

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#8.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#8.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#66.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#85.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#214.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#215.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#215.
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat017-308.PDF
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat017-308.PDF


bisogno di fare silenzio, abbiamo
bisogno di ascoltare, abbiamo
bisogno di contemplare. Anche la
contemplazione guarisce l’anima.

Senza contemplazione, è facile
cadere in un antropocentrismo
squilibrato e superbo, l’“io” al centro
di tutto, che sovradimensiona il
nostro ruolo di esseri umani,
posizionandoci come dominatori
assoluti di tutte le altre creature. Una
interpretazione distorta dei testi
biblici sulla creazione ha contribuito
a questo sguardo sbagliato, che porta
a sfruttare la terra fino a soffocarla.
Sfruttare il creato: questo è il
peccato. Crediamo di essere al
centro, pretendendo di occupare il
posto di Dio e così roviniamo
l’armonia del creato, l’armonia del
disegno di Dio. Diventiamo predatori,
dimenticando la nostra vocazione di
custodi della vita. Certo, possiamo e
dobbiamo lavorare la terra per
vivere e svilupparci. Ma il lavoro non



è sinonimo di sfruttamento, ed è
sempre accompagnato dalla cura:
arare e proteggere, lavorare e
prendersi cura… Questa è la nostra
missione (cfr Gen 2,15). Non
possiamo pretendere di continuare a
crescere a livello materiale, senza
prenderci cura della casa comune
che ci accoglie. I nostri fratelli più
poveri e la nostra madre terra
gemono per il danno e l’ingiustizia
che abbiamo provocato e reclamano
un’altra rotta. Reclamano da noi una
conversione, un cambio di strada:
prendersi cura anche della terra, del
creato.

Dunque, è importante recuperare la
dimensione contemplativa, cioè
guardare la terra, il creato come un
dono, non come una cosa da
sfruttare per il profitto. Quando
contempliamo, scopriamo negli altri
e nella natura qualcosa di molto più
grande della loro utilità. Qui è il
nocciolo del problema: contemplare



è andare oltre l’utilità di una cosa.
Contemplare il bello non vuol dire
sfruttarlo: contemplare è gratuità.
Scopriamo il valore intrinseco delle
cose conferito loro da Dio. Come
hanno insegnato tanti maestri
spirituali, il cielo, la terra, il mare,
ogni creatura possiede questa
capacità iconica, questa capacità
mistica di riportarci al Creatore e alla
comunione con il creato. Ad esempio,
Sant’Ignazio di Loyola, alla fine dei
suoi Esercizi spirituali, invita a
compiere la “Contemplazione per
giungere all’amore”, cioè a
considerare come Dio guarda le sue
creature e gioire con loro; a scoprire
la presenza di Dio nelle sue creature
e, con libertà e grazia, amarle e
prendersene cura.

La contemplazione, che ci conduce a
un atteggiamento di cura, non è un
guardare la natura dall’esterno,
come se noi non vi fossimo immersi.
Ma noi siamo dentro alla natura,



siamo parte della natura. Si fa
piuttosto a partire da dentro,
riconoscendoci parte del creato,
rendendoci protagonisti e non meri
spettatori di una realtà amorfa che si
tratterebbe solo di sfruttare. Chi
contempla in questo modo prova
meraviglia non solo per ciò che vede,
ma anche perché si sente parte
integrante di questa bellezza; e si
sente anche chiamato a custodirla, a
proteggerla. E c’è una cosa che non
dobbiamo dimenticare: chi non sa
contemplare la natura e il creato,
non sa contemplare le persone nella
loro ricchezza. E chi vive per
sfruttare la natura, finisce per
sfruttare le persone e trattarle come
schiavi. Questa è una legge
universale: se tu non sai contemplare
la natura, sarà molto difficile che
saprai contemplare la gente, la
bellezza delle persone, il fratello, la
sorella.



Chi sa contemplare, più facilmente si
metterà all’opera per cambiare ciò
che produce degrado e danni alla
salute. Si impegnerà a educare e
promuovere nuove abitudini di
produzione e consumo, a contribuire
ad un nuovo modello di crescita
economica che garantisca il rispetto
per la casa comune e il rispetto per le
persone. Il contemplativo in azione
tende a diventare custode
dell’ambiente: è bello questo!
Ognuno di noi dev’essere custode
dell’ambiente, della purezza
dell’ambiente, cercando di coniugare
saperi ancestrali di culture
millenarie con le nuove conoscenze
tecniche, affinché il nostro stile di
vita sia sempre sostenibile.

Infine, contemplare e prendersi cura:
ecco due atteggiamenti che mostrano
la via per correggere e riequilibrare
il nostro rapporto di esseri umani
con il creato. Tante volte, il nostro
rapporto con il creato sembra essere



un rapporto tra nemici: distruggere il
creato a mio vantaggio; sfruttare il
creato a mio vantaggio. Non
dimentichiamo che questo si paga
caro; non dimentichiamo quel detto
spagnolo: “Dio perdona sempre; noi
perdoniamo a volte; la natura non
perdona mai”. Oggi leggevo sul
giornale di quei due grandi ghiacciai
dell’Antartide, vicino al Mare di
Amundsen: stanno per cadere. Sarà
terribile, perché il livello del mare
crescerà e questo porterà tante, tante
difficoltà e tanto male. E perché? Per
il surriscaldamento, per non curare
l’ambiente, per non curare la casa
comune. Invece, quando abbiamo
questo rapporto – mi permetto la
parola – “fraternale” in senso
figurato con il creato, diventeremo
custodi della casa comune, custodi
della vita e custodi della speranza,
custodiremo il patrimonio che Dio ci
ha affidato affinché ne possano
godere le generazioni future. E
qualcuno può dire: “Ma, io me la



cavo così”. Ma il problema non è
come tu te la caverai oggi – questo lo
diceva un teologo tedesco,
protestante, bravo: Bonhoeffer – il
problema non è come te la cavi tu,
oggi; il problema è: quale sarà
l’eredità, la vita della generazione
futura? Pensiamo ai figli, ai nipoti:
cosa lasceremo, loro, se noi
sfruttiamo il creato? Custodiamo
questo cammino così diventeremo
“custodi” della casa comune, custodi
della vita e della speranza.
Custodiamo il patrimonio che Dio ci
ha affidato, affinché possano
goderne le generazioni future. Penso
in modo speciale ai popoli indigeni,
verso i quali abbiamo tutti un debito
di riconoscenza – anche di penitenza,
per riparare il male che abbiamo
fatto loro. Ma penso anche a quei
movimenti, associazioni, gruppi
popolari, che si impegnano per
tutelare il proprio territorio con i
suoi valori naturali e culturali. Non
sempre queste realtà sociali sono



apprezzate, a volte sono persino
ostacolate, perché non producono
soldi; ma in realtà contribuiscono a
una rivoluzione pacifica, potremmo
chiamarla la “rivoluzione della
cura”. Contemplare per curare,
contemplare per custodire, custodire
noi, il creato, i nostri figli, i nostri
nipoti e custodire il futuro.
Contemplare per curare e per
custodire e per lasciare un’eredità
alla futura generazione.

Non bisogna però delegare ad alcuni:
quello che è il compito di ogni essere
umano. Ognuno di noi può e deve
diventare un “custode della casa
comune”, capace di lodare Dio per le
sue creature, di contemplare le
creature e di proteggerle.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana 



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/7-cura-della-
casa-comune-e-atteggiamento-

contempla/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/7-cura-della-casa-comune-e-atteggiamento-contempla/
https://opusdei.org/it-it/article/7-cura-della-casa-comune-e-atteggiamento-contempla/
https://opusdei.org/it-it/article/7-cura-della-casa-comune-e-atteggiamento-contempla/
https://opusdei.org/it-it/article/7-cura-della-casa-comune-e-atteggiamento-contempla/

	7. Cura della casa comune e atteggiamento contemplativo

