
opusdei.org

6. Amore e bene
comune

"Poiché siamo esseri sociali e
politici, una delle più alte
espressioni di amore è proprio
quella sociale e politica". Papa
Francesco approfondisce il
rapporto dell'uomo con la
società nella ricerca del bene
comune.

09/09/2020

La crisi che stiamo vivendo a causa
della pandemia colpisce tutti;
possiamo uscirne migliori se
cerchiamo tutti insieme il bene



comune; al contrario, usciremo
peggiori. Purtroppo, assistiamo
all’emergere di interessi di parte. Per
esempio, c’è chi vorrebbe
appropriarsi di possibili soluzioni,
come nel caso dei vaccini e poi
venderli agli altri. Alcuni
approfittano della situazione per
fomentare divisioni: per cercare
vantaggi economici o politici,
generando o aumentando conflitti.
Altri semplicemente non si
interessano della sofferenza altrui,
passano oltre e vanno per la loro
strada (cfr Lc 10,30-32). Sono i devoti
di Ponzio Pilato, se ne lavano le
mani.

La risposta cristiana alla pandemia e
alle conseguenti crisi socio-
economiche si basa sull’amore,
anzitutto l’amore di Dio che sempre
ci precede (cfr 1 Gv 4,19). Lui ci ama
per primo, Lui sempre ci precede
nell’amore e nelle soluzioni. Lui ci
ama incondizionatamente, e quando



accogliamo questo amore divino,
allora possiamo rispondere in
maniera simile. Amo non solo chi mi
ama: la mia famiglia, i miei amici, il
mio gruppo, ma anche quelli che non
mi amano, amo anche quelli che non
mi conoscono, amo anche quelli che
sono stranieri, e anche quelli che mi
fanno soffrire o che considero nemici
(cfr Mt 5,44). Questa è la saggezza
cristiana, questo è l’atteggiamento di
Gesù. E il punto più alto della santità,
diciamo così, è amare i nemici, e non
è facile. Certo, amare tutti, compresi i
nemici, è difficile – direi che è
un’arte! Però un’arte che si può
imparare e migliorare. L’amore vero,
che ci rende fecondi e liberi, è
sempre espansivo e inclusivo. Questo
amore cura, guarisce e fa bene. Tante
volte fa più bene una carezza che
tanti argomenti, una carezza di
perdono e non tanti argomenti per
difendersi. È l’amore inclusivo che
guarisce.



Dunque, l’amore non si limita alle
relazioni fra due o tre persone, o agli
amici, o alla famiglia, va oltre.
Comprende i rapporti civici e politici
(cfr Catechismo della Chiesa Cattolica
[CCC], 1907-1912), incluso il rapporto
con la natura (Enc. Laudato si’ [LS],
231). Poiché siamo esseri sociali e
politici, una delle più alte espressioni
di amore è proprio quella sociale e
politica, decisiva per lo sviluppo
umano e per affrontare ogni tipo di
crisi (ibid., 231). Sappiamo che
l’amore feconda le famiglie e le
amicizie; ma è bene ricordare che
feconda anche le relazioni sociali,
culturali, economiche e politiche,
permettendoci di costruire una
“civiltà dell’amore”, come amava
dire San Paolo VI [1] e, sulla scia, San
Giovanni Paolo II. Senza questa
ispirazione, prevale la cultura
dell’egoismo, dell’indifferenza, dello
scarto, cioè scartare quello a cui io
non voglio bene, quello che io non
posso amare o coloro che a me

https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat473-668.PDF
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231.
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#231.
https://www.vatican.va/content/paul-vi/it.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it.html


sembra sono inutili nella società.
Oggi all’entrata una coppia mi ha
detto: “Preghi per noi perché
abbiamo un figlio disabile”. Io ho
domandato: “Quanti anni ha? – Tanti
– E cosa fate? – Noi lo
accompagniamo, lo aiutiamo”. Tutta
una vita dei genitori per quel figlio
disabile. Questo è amore. E i nemici,
gli avversari politici, secondo la
nostra opinione, sembrano essere
disabili politici e sociali, ma
sembrano. Solo Dio sa se lo sono o
no. Ma noi dobbiamo amarli,
dobbiamo dialogare, dobbiamo
costruire questa civiltà dell’amore,
questa civiltà politica, sociale,
dell’unità di tutta l’umanità. Tutto ciò
è l’opposto di guerre, divisioni,
invidie, anche delle guerre in
famiglia. L’amore inclusivo è sociale,
è familiare, è politico: l’amore
pervade tutto!

Il coronavirus ci mostra che il vero
bene per ciascuno è un bene comune



non solo individuale e, viceversa, il
bene comune è un vero bene per la
persona (cfr CCC, 1905-1906). Se una
persona cerca soltanto il proprio
bene è un egoista. Invece la persona
è più persona, quando il proprio
bene lo apre a tutti, lo condivide. La
salute, oltre che individuale, è anche
un bene pubblico. Una società sana è
quella che si prende cura della salute
di tutti.

Un virus che non conosce barriere,
frontiere o distinzioni culturali e
politiche deve essere affrontato con
un amore senza barriere, frontiere o
distinzioni. Questo amore può
generare strutture sociali che ci
incoraggiano a condividere piuttosto
che a competere, che ci permettono
di includere i più vulnerabili e non di
scartarli, e che ci aiutano ad
esprimere il meglio della nostra
natura umana e non il peggio. Il vero
amore non conosce la cultura dello
scarto, non sa cosa sia. Infatti,

https://www.vatican.va/archive/ccc_it/documents/2663cat473-668.PDF


quando amiamo e generiamo
creatività, quando generiamo fiducia
e solidarietà, è lì che emergono
iniziative concrete per il bene
comune.[2] E questo vale sia a livello
delle piccole e grandi comunità, sia a
livello internazionale. Quello che si
fa in famiglia, quello che si fa nel
quartiere, quello che si fa nel
villaggio, quello che si fa nella
grande città e internazionalmente è
lo stesso: è lo stesso seme che cresce
e dà frutto. Se tu in famiglia, nel
quartiere cominci con l’invidia, con
la lotta, alla fine ci sarà la “guerra”.
Invece, se tu incominci con l’amore, a
condividere l’amore, il perdono,
allora ci sarà l’amore e il perdono
per tutti.

Al contrario, se le soluzioni alla
pandemia portano l’impronta
dell’egoismo, sia esso di persone,
imprese o nazioni, forse possiamo
uscire dal coronavirus, ma
certamente non dalla crisi umana e



sociale che il virus ha evidenziato e
accentuato. Quindi, state attenti a
non costruire sulla sabbia (cfr Mt
7,21-27)! Per costruire una società
sana, inclusiva, giusta e pacifica,
dobbiamo farlo sopra la roccia del
bene comune.[3]Il bene comune è
una roccia. E questo è compito di
tutti noi, non solo di qualche
specialista. San Tommaso d’Aquino
diceva che la promozione del bene
comune è un dovere di giustizia che
ricade su ogni cittadino. Ogni
cittadino è responsabile del bene
comune. E per i cristiani è anche una
missione. Come insegna Sant’Ignazio
di Loyola, orientare i nostri sforzi
quotidiani verso il bene comune è un
modo di ricevere e diffondere la
gloria di Dio.

Purtroppo, la politica spesso non
gode di buona fama, e sappiamo il
perché. Questo non vuol dire che i
politici siano tutti cattivi, no, non
voglio dire questo. Soltanto dico che



purtroppo la politica spesso non gode
di buona fama. Ma non bisogna
rassegnarsi a questa visione
negativa, bensì reagire dimostrando
con i fatti che è possibile, anzi,
doverosa una buona politica,[4]
quella che mette al centro la persona
umana e il bene comune. Se voi
leggete la storia dell’umanità
troverete tanti politici santi che sono
andati per questa strada. È possibile
nella misura in cui ogni cittadino e,
in modo particolare, chi assume
impegni e incarichi sociali e politici,
radica il proprio agire nei principi
etici e lo anima con l’amore sociale e
politico. I cristiani, in modo
particolare i fedeli laici, sono
chiamati a dare buona testimonianza
di questo e possono farlo grazie alla
virtù della carità, coltivandone
l’intrinseca dimensione sociale.

È dunque tempo di accrescere il
nostro amore sociale – voglio
sottolineare questo: il nostro amore



sociale – contribuendo tutti, a partire
dalla nostra piccolezza. Il bene
comune richiede la partecipazione di
tutti. Se ognuno ci mette del suo, e se
nessuno viene lasciato fuori,
potremo rigenerare relazioni buone
a livello comunitario, nazionale,
internazionale e anche in armonia
con l’ambiente (cfr LS, 236). Così nei
nostri gesti, anche quelli più umili, si
renderà visibile qualcosa
dell’immagine di Dio che portiamo in
noi, perché Dio è Trinità, Dio è
amore. Questa è la più bella
definizione di Dio della Bibbia. Ce la
dà l’apostolo Giovanni, che tanto
amava Gesù: Dio è amore. Con il suo
aiuto, possiamo guarire il mondo
lavorando tutti insieme per il bene
comune, non solo per il proprio bene,
ma per il bene comune, di tutti.



[1] Messaggio per la X Giornata
Mondiale della Pace 1° gennaio 1977: 
AAS 68 (1976), 709.

[2] Cfr S. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 38.

[3] Ibid., 10.

[4] Cfr Messaggio per la Giornata
Mondiale della Pace 1° gennaio 2019
(8 dicembre 2018).

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/6-amore-e-bene-
comune/ (01/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/it/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html_p-vi_mes_19761208_x-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html#38
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html#10
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html
https://opusdei.org/it-it/article/6-amore-e-bene-comune/
https://opusdei.org/it-it/article/6-amore-e-bene-comune/
https://opusdei.org/it-it/article/6-amore-e-bene-comune/

	6. Amore e bene comune

