
opusdei.org

54ª Giornata
Mondiale delle
Comunicazioni
Sociali, 2020 -
“Perché tu possa
raccontare e fissare
nella memoria” (Es
10,2). La vita si fa
storia.

"In un’epoca in cui la
falsificazione si rivela sempre
più sofisticata, raggiungendo
livelli esponenziali (il
deepfake), abbiamo bisogno di
sapienza per accogliere e creare
racconti belli, veri e buoni".



Condividiamo il messaggio di
papa Francesco per la 54ª
Giornata Mondiale delle
Comunicazioni Sociali.

24/01/2020

Desidero dedicare il Messaggio di
quest’anno al tema della narrazione,
perché credo che per non smarrirci
abbiamo bisogno di respirare la
verità delle storie buone: storie che
edifichino, non che distruggano;
storie che aiutino a ritrovare le radici
e la forza per andare avanti insieme.
Nella confusione delle voci e dei
messaggi che ci circondano, abbiamo
bisogno di una narrazione umana,
che ci parli di noi e del bello che ci
abita. Una narrazione che sappia
guardare il mondo e gli eventi con
tenerezza; che racconti il nostro
essere parte di un tessuto vivo; che



riveli l’intreccio dei fili coi quali
siamo collegati gli uni agli altri.

1. Tessere storie

L’uomo è un essere narrante. Fin da
piccoli abbiamo fame di storie come
abbiamo fame di cibo. Che siano in
forma di fiabe, di romanzi, di film, di
canzoni, di notizie…, le storie
influenzano la nostra vita, anche se
non ne siamo consapevoli. Spesso
decidiamo che cosa sia giusto o
sbagliato in base ai personaggi e alle
storie che abbiamo assimilato. I
racconti ci segnano, plasmano le
nostre convinzioni e i nostri
comportamenti, possono aiutarci a
capire e a dire chi siamo.

L’uomo non è solo l’unico essere che
ha bisogno di abiti per coprire la
propria vulnerabilità (cfr Gen 3,21),
ma è anche l’unico che ha bisogno di
raccontarsi, di “rivestirsi” di storie
per custodire la propria vita. Non
tessiamo solo abiti, ma anche



racconti: infatti, la capacità umana di
“tessere” conduce sia ai tessuti, sia ai 
testi. Le storie di ogni tempo hanno
un “telaio” comune: la struttura
prevede degli “eroi”, anche
quotidiani, che per inseguire un
sogno affrontano situazioni difficili,
combattono il male sospinti da una
forza che li rende coraggiosi, quella
dell’amore. Immergendoci nelle
storie, possiamo ritrovare
motivazioni eroiche per affrontare le
sfide della vita.

L’uomo è un essere narrante perché
è un essere in divenire, che si scopre
e si arricchisce nelle trame dei suoi
giorni. Ma, fin dagli inizi, il nostro
racconto è minacciato: nella storia
serpeggia il male.

2. Non tutte le storie sono buone

«Se mangerai, diventerai come
Dio» (cfr Gen 3,4): la tentazione del
serpente inserisce nella trama della
storia un nodo duro da sciogliere. “Se



possederai, diventerai,
raggiungerai…”, sussurra ancora oggi
chi si serve del cosiddetto storytelling
per scopi strumentali. Quante storie
ci narcotizzano, convincendoci che
per essere felici abbiamo
continuamente bisogno di avere, di
possedere, di consumare. Quasi non
ci accorgiamo di quanto diventiamo
avidi di chiacchiere e di pettegolezzi,
di quanta violenza e falsità
consumiamo. Spesso sui telai della
comunicazione, anziché racconti
costruttivi, che sono un collante dei
legami sociali e del tessuto
culturale,si producono storie
distruttive e provocatorie, che
logorano e spezzano i fili fragili della
convivenza. Mettendo insieme
informazioni non verificate,
ripetendo discorsi banali e
falsamente persuasivi, colpendo con
proclami di odio, non si tesse la
storia umana, ma si spoglia l’uomo di
dignità.



Ma mentre le storie usate a fini
strumentali e di potere hanno vita
breve, una buona storia è in grado di
travalicare i confini dello spazio e del
tempo. A distanza di secoli rimane
attuale, perché nutre la vita.

In un’epoca in cui la falsificazione si
rivela sempre più sofisticata,
raggiungendo livelli esponenziali (il 
deepfake), abbiamo bisogno di
sapienza per accogliere e creare
racconti belli, veri e buoni. Abbiamo
bisogno di coraggio per respingere
quelli falsi e malvagi. Abbiamo
bisogno di pazienza e discernimento
per riscoprire storie che ci aiutino a
non perdere il filo tra le tante
lacerazioni dell’oggi; storie che
riportino alla luce la verità di quel
che siamo, anche nell’eroicità
ignorata del quotidiano.

3. La Storia delle storie

La Sacra Scrittura è una Storia di
storie. Quante vicende, popoli,



persone ci presenta! Essa ci mostra
fin dall’inizio un Dio che è creatore e
nello stesso tempo narratore. Egli
infatti pronuncia la sua Parola e le
cose esistono (cfr Gen 1). Attraverso il
suo narrare Dio chiama alla vita le
cose e, al culmine, crea l’uomo e la
donna come suoi liberi interlocutori,
generatori di storia insieme a Lui. In
un Salmo, la creatura racconta al
Creatore: «Sei tu che hai formato i
miei reni e mi hai tessuto nel seno di
mia madre. Io ti rendo grazie: hai
fatto di me una meraviglia stupenda
[…]. Non ti erano nascoste le mie
ossa, quando venivo formato nel
segreto, ricamato nelle profondità
della terra» (139,13-15). Non siamo
nati compiuti, ma abbiamo bisogno
di essere costantemente “tessuti” e
“ricamati”. La vita ci è stata donata
come invito a continuare a tessere
quella “meraviglia stupenda” che
siamo.



In questo senso la Bibbia è la grande
storia d’amore tra Dio e l’umanità. Al
centro c’è Gesù: la sua storia porta a
compimento l’amore di Dio per
l’uomo e al tempo stesso la storia
d’amore dell’uomo per Dio. L’uomo
sarà così chiamato, di generazione in
generazione, a raccontare e fissare
nella memoria gli episodi più
significativi di questa Storia di storie,
quelli capaci di comunicare il senso
di ciò che è accaduto.

Il titolo di questo Messaggio è tratto
dal libro dell’Esodo, racconto biblico
fondamentale che vede Dio
intervenire nella storia del suo
popolo. Infatti, quando i figli
d’Israele schiavizzati gridano a Lui,
Dio ascolta e si ricorda: «Dio si
ricordò della sua alleanza con
Abramo, Isacco e Giacobbe. Dio
guardò la condizione degli Israeliti,
Dio se ne diede pensiero» (Es
2,24-25). Dalla memoria di Dio
scaturisce la liberazione



dall’oppressione, che avviene
attraverso segni e prodigi. È a questo
punto che il Signore consegna a Mosè
il senso di tutti questi segni: «perché
tu possa raccontare e fissare nella
memoria di tuo figlio e del figlio di
tuo figlio i segni che ho compiuti: così
saprete che io sono il Signore!» (Es
10,2). L’esperienza dell’Esodo ci
insegna che la conoscenza di Dio si
trasmette soprattutto raccontando, di
generazione in generazione, come
Egli continua a farsi presente. Il Dio
della vita si comunica raccontando la
vita.

Gesù stesso parlava di Dio non con
discorsi astratti, ma con le parabole,
brevi narrazioni, tratte dalla vita di
tutti i giorni. Qui la vita si fa storia e
poi, per l’ascoltatore, la storia si fa
vita: quella narrazione entra nella
vita di chi l’ascolta e la trasforma.

Anche i Vangeli, non a caso, sono dei
racconti. Mentre ci informano su



Gesù, ci “performano”[1] a Gesù, ci
conformano a Lui: il Vangelo chiede
al lettore di partecipare alla stessa
fede per condividere la stessa vita. Il
Vangelo di Giovanni ci dice che il
Narratore per eccellenza – il Verbo,
la Parola – si è fatto narrazione: «Il
Figlio unigenito, che è Dio ed è nel
seno del Padre, è lui che lo ha 
raccontato» (Gv 1,18). Ho usato il
termine “raccontato” perché
l’originale exeghésato può essere
tradotto sia “rivelato” sia
“raccontato”. Dio si è personalmente
intessuto nella nostra umanità,
dandoci così un nuovo modo di
tessere le nostre storie.

4. Una storia che si rinnova

La storia di Cristo non è un
patrimonio del passato, è la nostra
storia, sempre attuale. Essa ci mostra
che Dio ha preso a cuore l’uomo, la
nostra carne, la nostra storia, fino a
farsi uomo, carne e storia. Ci dice



pure che non esistono storie umane
insignificanti o piccole. Dopo che Dio
si è fatto storia, ogni storia umana è,
in un certo senso, storia divina. Nella
storia di ogni uomo il Padre rivede la
storia del suo Figlio sceso in terra.
Ogni storia umana ha una dignità
insopprimibile. Perciò l’umanità
merita racconti che siano alla sua
altezza, a quell’altezza vertiginosa e
affascinante alla quale Gesù l’ha
elevata.

«Voi – scriveva San Paolo – siete una
lettera di Cristo scritta non con
inchiostro, ma con lo Spirito del Dio
vivente, non su tavole di pietra, ma
su tavole di cuori umani» (2 Cor 3,3).
Lo Spirito Santo, l’amore di Dio,
scrive in noi. E scrivendoci dentro
fissa in noi il bene, ce lo ricorda. Ri-
cordare significa infatti portare al
cuore, “scrivere” sul cuore. Per opera
dello Spirito Santo ogni storia, anche
quella più dimenticata, anche quella
che sembra scritta sulle righe più



storte, può diventare ispirata, può
rinascere come capolavoro,
diventando un’appendice di Vangelo.
Come le Confessioni di Agostino.
Come il Racconto del Pellegrino di
Ignazio. Come la Storia di un’anima
di Teresina di Gesù Bambino. Come i
Promessi Sposi, come I fratelli
Karamazov. Come innumerevoli altre
storie, che hanno mirabilmente
sceneggiato l’incontro tra la libertà di
Dio e quella dell’uomo. Ciascuno di
noi conosce diverse storie che
profumano di Vangelo, che hanno
testimoniato l’Amore che trasforma
la vita. Queste storie reclamano di
essere condivise, raccontate, fatte
vivere in ogni tempo, con ogni
linguaggio, con ogni mezzo.

5. Una storia che ci rinnova

In ogni grande racconto entra in
gioco il nostro racconto. Mentre
leggiamo la Scrittura, le storie dei
santi, e anche quei testi che hanno



saputo leggere l’anima dell’uomo e
portarne alla luce la bellezza, lo
Spirito Santo è libero di scrivere nel
nostro cuore, rinnovando in noi la
memoria di quello che siamo agli
occhi di Dio. Quando facciamo
memoria dell’amore che ci ha creati
e salvati, quando immettiamo amore
nelle nostre storie quotidiane,
quando tessiamo di misericordia le
trame dei nostri giorni, allora
voltiamo pagina. Non rimaniamo più
annodati ai rimpianti e alle tristezze,
legati a una memoria malata che ci
imprigiona il cuore ma, aprendoci
agli altri, ci apriamo alla visione
stessa del Narratore. Raccontare a
Dio la nostra storia non è mai inutile:
anche se la cronaca degli eventi
rimane invariata, cambiano il senso
e la prospettiva. Raccontarsi al
Signore è entrare nel suo sguardo di
amore compassionevole verso di noi
e verso gli altri. A Lui possiamo
narrare le storie che viviamo,
portare le persone, affidare le



situazioni. Con Lui possiamo
riannodare il tessuto della vita,
ricucendo le rotture e gli strappi.
Quanto ne abbiamo bisogno, tutti!

Con lo sguardo del Narratore –
l’unico che ha il punto di vista finale
– ci avviciniamo poi ai protagonisti,
ai nostri fratelli e sorelle, attori
accanto a noi della storia di oggi. Sì,
perché nessuno è una comparsa
nella scena del mondo e la storia di
ognuno è aperta a un possibile
cambiamento. Anche quando
raccontiamo il male, possiamo
imparare a lasciare lo spazio alla
redenzione, possiamo riconoscere in
mezzo al male anche il dinamismo
del bene e dargli spazio.

Non si tratta perciò di inseguire le
logiche dello storytelling, né di fare o
farsi pubblicità, ma di fare memoria
di ciò che siamo agli occhi di Dio, di
testimoniare ciò che lo Spirito scrive
nei cuori, di rivelare a ciascuno che



la sua storia contiene meraviglie
stupende. Per poterlo fare,
affidiamoci a una donna che ha
tessuto l’umanità di Dio nel grembo
e, dice il Vangelo, ha tessuto insieme
tutto quanto le avveniva. La Vergine
Maria tutto infatti ha custodito,
meditandolo nel cuore (cfr Lc 2,19).
Chiediamo aiuto a lei, che ha saputo
sciogliere i nodi della vita con la
forza mite dell’amore:

O Maria, donna e madre, tu hai
tessuto nel grembo la Parola divina,
tu hai narrato con la tua vita le opere
magnifiche di Dio. Ascolta le nostre
storie, custodiscile nel tuo cuore e fai
tue anche quelle storie che nessuno
vuole ascoltare. Insegnaci a
riconoscere il filo buono che guida la
storia. Guarda il cumulo di nodi in cui
si è aggrovigliata la nostra vita,
paralizzando la nostra memoria.
Dalle tue mani delicate ogni nodo può
essere sciolto. Donna dello Spirito,
madre della fiducia, ispira anche noi.



Aiutaci a costruire storie di pace,
storie di futuro. E indicaci la via per
percorrerle insieme.

[1] Cfr Benedetto XVI, Enc. Spe salvi,
2: «Il messaggio cristiano non era solo
“informativo”, ma “performativo”. Ciò
significa: il Vangelo non è soltanto
una comunicazione di cose che si
possono sapere, ma è una
comunicazione che produce fatti e
cambia la vita».

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Papa Francesco

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/messages/
communications/documents/
papa-

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


francesco_20200124_messaggio-
comunicazioni-sociali.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-
mondiale-delle-comunicazioni-
sociali-2020-perche-tu-possa-

raccontare-e-fissare-nella-memoria-
es-10-2-la-vita-si-fa-storia/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-mondiale-delle-comunicazioni-sociali-2020-perche-tu-possa-raccontare-e-fissare-nella-memoria-es-10-2-la-vita-si-fa-storia/
https://opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-mondiale-delle-comunicazioni-sociali-2020-perche-tu-possa-raccontare-e-fissare-nella-memoria-es-10-2-la-vita-si-fa-storia/
https://opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-mondiale-delle-comunicazioni-sociali-2020-perche-tu-possa-raccontare-e-fissare-nella-memoria-es-10-2-la-vita-si-fa-storia/
https://opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-mondiale-delle-comunicazioni-sociali-2020-perche-tu-possa-raccontare-e-fissare-nella-memoria-es-10-2-la-vita-si-fa-storia/
https://opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-mondiale-delle-comunicazioni-sociali-2020-perche-tu-possa-raccontare-e-fissare-nella-memoria-es-10-2-la-vita-si-fa-storia/
https://opusdei.org/it-it/article/54a-giornata-mondiale-delle-comunicazioni-sociali-2020-perche-tu-possa-raccontare-e-fissare-nella-memoria-es-10-2-la-vita-si-fa-storia/

	54ª Giornata Mondiale delle Comunicazioni Sociali, 2020 - “Perché tu possa raccontare e fissare nella memoria” (Es 10,2). La vita si fa storia.

