
opusdei.org

5. Gli elementi del
discernimento. Il
desiderio

Papa Francesco prosegue il
ciclo di catechesi sul
discernimento parlando di un
“ingrediente” indispensabile: il
desiderio.

12/10/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

In queste catechesi stiamo passando
in rassegna gli elementi del
discernimento. Dopo la preghiera e
la conoscenza di sé, cioè pregare e



conoscere se stesso, oggi vorrei
parlare di un altro “ingrediente” per
così dire indispensabile: oggi vorrei
parlare del desiderio. Infatti, il
discernimento è una forma di
ricerca, e la ricerca nasce sempre da
qualcosa che ci manca ma che in
qualche modo conosciamo, abbiamo
il fiuto.

Di che genere è questa conoscenza? I
maestri spirituali la indicano con il
termine “desiderio”, che, alla radice,
è una nostalgia di pienezza che non
trova mai pieno esaudimento, ed è il
segno della presenza di Dio in noi. Il
desiderio non è la voglia del
momento, no. La parola italiana
viene da un termine latino molto
bello, questo è curioso: de-sidus,
letteralmente “la mancanza della
stella”, desiderio è una mancanza
della stella, mancanza del punto di
riferimento che orienta il cammino
della vita; essa evoca una sofferenza,
una carenza, e nello stesso tempo



una tensione per raggiungere il bene
che ci manca. Il desiderio allora è la
bussola per capire dove mi trovo e
dove sto andando, anzi è la bussola
per capire se sto fermo o sto
andando, una persona che mai
desidera è una persona ferma, forse
ammalata, quasi morta. È la bussola
se io sto andando o se io mi fermo. E
come è possibile riconoscerlo?

Pensiamo, un desiderio sincero sa
toccare in profondità le corde del
nostro essere, per questo non si
spegne di fronte alle difficoltà o ai
contrattempi. È come quando
abbiamo sete: se non troviamo da
bere, non per questo rinunciamo,
anzi, la ricerca occupa sempre più i
nostri i pensieri e le nostre azioni,
fino a che diventiamo disposti a
qualsiasi sacrificio per poterla
placare, quasi ossessionato. Ostacoli
e insuccessi non soffocano il
desiderio, no, al contrario lo rendono
ancora più vivo in noi.



A differenza della voglia o
dell’emozione del momento, il
desiderio dura nel tempo, un tempo
anche lungo, e tende a
concretizzarsi. Se, per esempio, un
giovane desidera diventare medico,
dovrà intraprendere un percorso di
studi e di lavoro che occuperà alcuni
anni della sua vita, di conseguenza
dovrà mettere dei limiti, dire dei
“no”, anzitutto ad altri percorsi di
studio, ma anche a possibili svaghi e
distrazioni, specialmente nei
momenti di studio più intenso. Però,
il desiderio di dare una direzione alla
sua vita e di raggiungere quella meta
- arrivare medico era l’esempio - gli
consente di superare queste
difficoltà. Il desiderio ti fa forte, ti fa
coraggioso, ti fa andare avanti
sempre perché tu vuoi arrivare a
quello: “Io desidero quello”.

In effetti, un valore diventa bello e
più facilmente realizzabile quando è 
attraente. Come ha detto qualcuno,



«più che essere buoni è importante
avere la voglia di diventarlo». Essere
buoni è una cosa attraente, tutti
vogliamo essere buoni, ma abbiamo
la voglia di diventare buoni?

Colpisce il fatto che Gesù, prima di
compiere un miracolo, spesso
interroga la persona sul suo
desiderio: “Vuoi essere guarito?”. E a
volte questa domanda sembra fuori
luogo, ma si vede che è ammalato! Ad
esempio, quando incontra il
paralitico alla piscina di Betzatà, il
quale stava lì da tanti anni e non
riusciva mai a cogliere il momento
giusto per entrare nell’acqua. Gesù
gli chiede: «Vuoi guarire?» (Gv 5,6).
Come mai? In realtà, la risposta del
paralitico rivela una serie di
resistenze strane alla guarigione, che
non riguardano soltanto lui. La
domanda di Gesù era un invito a fare
chiarezza nel suo cuore, per
accogliere un possibile salto di
qualità: non pensare più a sé stesso e



alla propria vita “da paralitico”,
trasportato da altri. Ma l’uomo sul
lettuccio non sembra esserne così
convinto. Dialogando con il Signore,
impariamo a capire che cosa
veramente vogliamo dalla nostra vita.
Questo paralitico è l’esempio tipico
delle persone: “Sì, sì, voglio, voglio”
ma non voglio, non voglio, non faccio
nulla. Il voler fare diventa come
un’illusione e non si fa il passo per
farlo. Quella gente che vuole e non
vuole. È brutto questo e questo
ammalato 38 anni lì, ma sempre con
le lamentele: “No, sai Signore ma sai
che quando le acque si muovono –
che è il momento del miracolo – tu
sai, viene qualcuno più forte di me,
entra e io arrivo in ritardo”, e si
lamenta e si lamenta. Ma state attenti
che le lamentele sono un veleno, un
veleno all’anima, un veleno alla vita
perché non ti fanno crescere il
desiderio di andare avanti. State
attenti con le lamentele. Quando si
lamentano in famiglia, si lamentano i



coniugi, si lamentano uno dell’altro, i
figli del papà o i preti del vescovo o i
vescovi di tante altre cose… No, se
voi vi ritrovate in lamentela, state
attenti, è quasi peccato, perché non
lascia crescere il desiderio.

Spesso è proprio il desiderio a fare la
differenza tra un progetto riuscito,
coerente e duraturo, e le mille
velleità e i tanti buoni propositi di
cui, come si dice, “è lastricato
l’inferno”: “Sì, io vorrei, io vorrei, io
vorrei…” ma non fai nulla. L’epoca in
cui viviamo sembra favorire la
massima libertà di scelta, ma nello
stesso tempo atrofizza il desiderio - tu
vuoi soddisfarti continuamente - per
lo più ridotto alla voglia del
momento. E dobbiamo stare attenti a
non atrofizzare il desiderio. Siamo
bombardati da mille proposte,
progetti, possibilità, che rischiano di
distrarci e non permetterci di
valutare con calma quello che
veramente vogliamo. Tante volte,



troviamo gente - pensiamo ai giovani
per esempio - con il telefonino in
mano e cercano, guardano… “Ma tu
ti fermi per pensare?” – “No”.
Sempre estroverso, verso l’altro. Il
desiderio non può crescere così, tu
vivi il momento, saziato nel
momento e non cresce il desiderio.

Molte persone soffrono perché non
sanno che cosa vogliono dalla
propria vita; probabilmente non
hanno mai preso contatto con il loro
desiderio profondo, mai hanno
saputo: “Cosa vuoi dalla tua vita?” –
“Non so”. Da qui il rischio di
trascorrere l’esistenza tra tentativi ed
espedienti di vario tipo, senza mai
arrivare da nessuna parte, e
sciupando opportunità preziose. E
così alcuni cambiamenti, pur voluti
in teoria, quando si presenta
l’occasione non vengono mai attuati,
manca il desiderio forte di portare
avanti una cosa.



Se il Signore rivolgesse a noi, oggi,
per esempio, a uno qualsiasi di noi,
la domanda che ha fatto al cieco di
Gerico: «Che cosa vuoi che io faccia
per te?» (Mc 10,51) – pensiamo il
Signore a ognuno di noi oggi
domanda questo: “che cosa vuoi che
io faccia per te?” -, cosa
risponderemmo? Forse, potremmo
finalmente chiedergli di aiutarci a
conoscere il desiderio profondo di
Lui, che Dio stesso ha messo nel
nostro cuore: “Signore che io conosca
i miei desideri, che io sia una donna,
un uomo di grandi desideri” forse il
Signore ci darà la forza di
concretizzarlo. È una grazia
immensa, alla base di tutte le altre:
consentire al Signore, come nel
Vangelo, di fare miracoli per noi:
“Dacci il desiderio e fallo crescere,
Signore”.

Perché anche Lui ha un grande
desiderio nei nostri confronti:



renderci partecipi della sua pienezza
di vita. Grazie.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20221012-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/5-gli-elementi-
del-discernimento-il-desiderio/

(18/02/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/5-gli-elementi-del-discernimento-il-desiderio/
https://opusdei.org/it-it/article/5-gli-elementi-del-discernimento-il-desiderio/
https://opusdei.org/it-it/article/5-gli-elementi-del-discernimento-il-desiderio/

	5. Gli elementi del discernimento. Il desiderio

