
opusdei.org

4. Gli elementi del
discernimento.
Conoscere sé stessi

Dopo aver approfondito
l'importanza della preghiera,
papa Francesco continua il ciclo
di catechesi spiegando che "un
buon discernimento richiede
anche la conoscenza di sé
stessi".

05/10/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Continuiamo a trattare il tema del
discernimento. La volta scorsa



abbiamo considerato come suo
elemento indispensabile quello della
preghiera, intesa come familiarità e
confidenza con Dio. Preghiera, non
come i pappagalli, ma come
familiarità e confidenza con Dio;
preghiera dei figli al Padre; preghiera
con il cuore aperto. Questo lo
abbiamo visto nell’ultima Catechesi.
Oggi vorrei, in maniera quasi
complementare, sottolineare che un
buon discernimento richiede anche
la conoscenza di sé stessi. Conoscere
sé stesso. E questo non è facile. Il
discernimento infatti coinvolge le
nostre facoltà umane: la memoria,
l’intelletto, la volontà, gli affetti.
Spesso non sappiamo discernere
perché non ci conosciamo
abbastanza, e così non sappiamo che
cosa veramente vogliamo. Avete
sentito tante volte: “Ma quella
persona, perché non sistema la sua
vita? Mai ha saputo quello che vuole
…”. Senza arrivare a quell’estremo,
ma anche a noi succede che non

https://opusdei.org/it/article/3-gli-elementi-del-discernimento-la-familiarita-con-il-signore/


sappiamo bene cosa vogliamo, non ci
conosciamo bene.

Alla base di dubbi spirituali e crisi
vocazionali si trova non di rado un
dialogo insufficiente tra la vita
religiosa e la nostra dimensione
umana, cognitiva e affettiva. Un
autore di spiritualità notava come
molte difficoltà sul tema del
discernimento rimandano a
problemi di altro genere, che vanno
riconosciuti ed esplorati. Così scrive
questo autore: «Sono giunto alla
convinzione che l’ostacolo più
grande al vero discernimento (e ad
una vera crescita nella preghiera)
non è la natura intangibile di Dio, ma
il fatto che non conosciamo
sufficientemente noi stessi, e non
vogliamo nemmeno conoscerci per
come siamo veramente. Quasi tutti
noi ci nascondiamo dietro a una
maschera, non solo di fronte agli
altri, ma anche quando ci guardiamo
allo specchio» (Th. Green, Il grano e



la zizzania, Roma, 1992, 25). Tutti
abbiamo la tentazione di essere
mascherati anche davanti a noi
stessi.

La dimenticanza della presenza di
Dio nella nostra vita va di pari passo
con l’ignoranza su noi stessi –
ignorare Dio e ignorare noi -,
ignoranza sulle caratteristiche della
nostra personalità e sui nostri
desideri più profondi.

Conoscere sé stessi non è difficile, ma
è faticoso: implica un paziente lavoro
di scavo interiore. Richiede la
capacità di fermarsi, di “disattivare il
pilota automatico”, per acquistare
consapevolezza sul nostro modo di
fare, sui sentimenti che ci abitano,
sui pensieri ricorrenti che ci
condizionano, e spesso a nostra
insaputa. Richiede anche di
distinguere tra le emozioni e le
facoltà spirituali. “Sento” non è lo
stesso di “sono convinto”; “mi sento



di” non è lo stesso di “voglio”. Così si
arriva a riconoscere che lo sguardo
che abbiamo su noi stessi e sulla
realtà è talvolta un po’ distorto.
Accorgersi di questo è una grazia!
Infatti, molte volte può accadere che
convinzioni errate sulla realtà,
basate sulle esperienze del passato, ci
influenzano fortemente, limitando la
nostra libertà di giocarci per ciò che
davvero conta nella nostra vita.

Vivendo nell’era dell’informatica,
sappiamo quanto sia importante
conoscere le password per poter
entrare nei programmi dove si
trovano le informazioni più
personali e preziose. Ma anche la
vita spirituale ha le sue “password”:
ci sono parole che toccano il cuore
perché rimandano a ciò per cui
siamo più sensibili. Il tentatore, cioè
il diavolo, conosce bene queste
parole-chiave, ed è importante che le
conosciamo anche noi, per non
trovarci là dove non vorremmo. La



tentazione non suggerisce
necessariamente cose cattive, ma
spesso cose disordinate, presentate
con una importanza eccessiva. In
questo modo ci ipnotizza con
l’attrattiva che queste cose suscitano
in noi, cose belle ma illusorie, che
non possono mantenere quanto
promettono, e così ci lasciano alla
fine con un senso di vuoto e di
tristezza. Quel senso di vuoto e
tristezza è un segnale che abbiamo
preso una strada che non era giusta,
che ci ha disorientato. Possono
essere, per esempio, il titolo di studio,
la carriera, le relazioni, tutte cose in
sé lodevoli, ma verso le quali, se non
siamo liberi, rischiamo di nutrire
aspettative irreali, come ad esempio
la conferma del nostro valore. Tu,
per esempio, quando pensi a uno
studio che stai facendo, tu lo pensi
soltanto per promuovere te stesso,
per il tuo interesse, o anche per
servire la comunità? Lì, si può vedere
qual è l’intenzionalità di ognuno di



noi. Da questo fraintendimento
derivano spesso le sofferenze più
grandi, perché nessuna di quelle cose
può essere la garanzia della nostra
dignità.

Per questo, cari fratelli e sorelle, è
importante conoscersi, conoscere le 
password del nostro cuore, ciò a cui
siamo più sensibili, per proteggerci
da chi si presenta con parole
suadenti per manipolarci, ma anche
per riconoscere ciò che è davvero
importante per noi, distinguendolo
dalle mode del momento o da slogan
appariscenti e superficiali. Tante
volte quello che si dice in un
programma in televisione, in qualche
pubblicità che si fa, ci tocca il cuore e
ci fa andare da quella parte senza
libertà. State attenti a quello: sono
libero o mi lascio andare ai
sentimenti del momento, o alle
provocazioni del momento?



Un aiuto in questo è l’esame di
coscienza, ma non parlo dell’esame
di coscienza che tutti facciamo
quando andiamo alla confessione,
no. Questo è: “Ma ho peccato di
questo, quello …”. No. Esame di
coscienza generale della giornata:
cosa è successo nel mio cuore in
questa giornata? “Sono accadute
tante cose …”. Quali? Perché? Quali
tracce hanno lasciato nel cuore? Fare
l’esame di coscienza, cioè la buona
abitudine a rileggere con calma
quello che capita nella nostra
giornata, imparando a notare nelle
valutazioni e nelle scelte ciò a cui
diamo più importanza, cosa
cerchiamo e perché, e cosa alla fine
abbiamo trovato. Soprattutto
imparando a riconoscere che cosa
sazia il mio cuore. Perché solo il
Signore può darci la conferma di
quanto valiamo. Ce lo dice ogni
giorno dalla croce: è morto per noi,
per mostrarci quanto siamo preziosi
ai suoi occhi. Non c’è ostacolo o



fallimento che possano impedire il
suo tenero abbraccio. L’esame di
coscienza aiuta tanto, perché così
vediamo che il nostro cuore non è
una strada dove passa di tutto e noi
non sappiamo. No. Vedere: cosa è
passato oggi? Cosa è successo? Cosa
mi ha fatto reagire? Cosa mi ha fatto
triste? Cosa mi ha fatto gioioso? Cosa
è stato brutto e se ho fatto del male
agli altri. Si tratta di vedere il
percorso dei sentimenti, delle
attrazioni nel mio cuore durante la
giornata. Non dimenticatevi! L’altro
giorno abbiamo parlato della
preghiera; oggi parliamo della
conoscenza di sé stessi.

La preghiera e la conoscenza di sé
stessi consentono di crescere nella
libertà. Questo, è per crescere nella
libertà! Sono elementi basilari
dell’esistenza cristiana, elementi
preziosi per trovare il proprio posto
nella vita. Grazie.



Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20221005-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/4-gli-elementi-
del-discernimento-conoscere-se-stessi/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/4-gli-elementi-del-discernimento-conoscere-se-stessi/
https://opusdei.org/it-it/article/4-gli-elementi-del-discernimento-conoscere-se-stessi/
https://opusdei.org/it-it/article/4-gli-elementi-del-discernimento-conoscere-se-stessi/

	4. Gli elementi del discernimento. Conoscere sé stessi

