
opusdei.org

3. L’opzione
preferenziale per i
poveri e la virtù
della carità

L’opzione preferenziale per i
poveri, non è un'opzione
politica, ma è al centro del
Vangelo.

19/08/2020

La pandemia ha messo allo scoperto
la difficile situazione dei poveri e la
grande ineguaglianza che regna nel
mondo. E il virus, mentre non fa
eccezioni tra le persone, ha trovato,



nel suo cammino devastante, grandi
disuguaglianze e discriminazioni. E
le ha aumentate!

La risposta alla pandemia è quindi
duplice. Da un lato, è indispensabile
trovare la cura per un virus piccolo
ma tremendo, che mette in ginocchio
il mondo intero. Dall’altro, dobbiamo
curare un grande virus, quello
dell’ingiustizia sociale, della
disuguaglianza di opportunità, della
emarginazione e della mancanza di
protezione dei più deboli. In questa
doppia risposta di guarigione c’è una
scelta che, secondo il Vangelo, non
può mancare: l’opzione preferenziale
per i poveri (cfr Esort. ap. Evangelii
gaudium [EG], 195). E questa non è
un’opzione politica; neppure
un’opzione ideologica, un’opzione di
partiti. L’opzione preferenziale per i
poveri è al centro del Vangelo. E il
primo a farla è stato Gesù; lo
abbiamo sentito nel brano della
Lettera ai Corinzi che è stato letto

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano


all’inizio. Lui, essendo ricco, si è fatto
povero per arricchire noi. Si è fatto
uno di noi e per questo, al centro del
Vangelo, al centro dell’annuncio di
Gesù c’è questa opzione.

Cristo stesso, che è Dio, ha spogliato
sé stesso, rendendosi simile agli
uomini; e non ha scelto una vita di
privilegio, ma ha scelto la condizione
di servo (cfr Fil 2,6-7). Annientò sé
stesso facendosi servo. È nato in una
famiglia umile e ha lavorato come
artigiano. All’inizio della sua
predicazione, ha annunciato che nel
Regno di Dio i poveri sono beati (cfr 
Mt 5,3; Lc 6,20; EG, 197). Stava in
mezzo ai malati, ai poveri, agli
esclusi, mostrando loro l’amore
misericordioso di Dio (cfr Catechismo
della Chiesa Cattolica, 2444). E tante
volte è stato giudicato come un uomo
impuro perché andava dai malati,
dai lebbrosi, che secondo la legge
dell’epoca erano impuri. E Lui ha
rischiato per essere vicino ai poveri.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html


Per questo, i seguaci di Gesù si
riconoscono dalla loro vicinanza ai
poveri, ai piccoli, ai malati e ai
carcerati, agli esclusi, ai dimenticati,
a chi è privo del cibo e dei vestiti (cfr 
Mt 25,31-36; CCC, 2443). Possiamo
leggere quel famoso parametro sul
quale saremo giudicati tutti, saremo
giudicati tutti. È Matteo, capitolo 25.
Questo è un criterio-chiave di
autenticità cristiana (cfr Gal 2,10; EG,
195). Alcuni pensano, erroneamente,
che questo amore preferenziale per i
poveri sia un compito per pochi, ma
in realtà è la missione di tutta la
Chiesa, diceva San Giovanni Paolo II
(cfr S. Giovanni Paolo II, Enc. 
Sollicitudo rei socialis, 42). «Ogni
cristiano e ogni comunità sono
chiamati ad essere strumenti di Dio
per la liberazione e la promozione
dei poveri» (EG, 187).

La fede, la speranza e l’amore
necessariamente ci spingono verso
questa preferenza per i più

https://www.vatican.va/archive/ccc_it/ccc-it_index_it.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uniti_a_Dio_ascoltiamo_un_grido
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uniti_a_Dio_ascoltiamo_un_grido


bisognosi,[1] che va oltre la pur
necessaria assistenza (cfr EG, 198).
Implica infatti il camminare assieme,
il lasciarci evangelizzare da loro, che
conoscono bene Cristo sofferente, il
lasciarci “contagiare” dalla loro
esperienza della salvezza, dalla loro
saggezza e dalla loro creatività (cfr 
ibid.). Condividere con i poveri
significa arricchirci a vicenda. E, se ci
sono strutture sociali malate che
impediscono loro di sognare per il
futuro, dobbiamo lavorare insieme
per guarirle, per cambiarle (cfr ibid.,
195). E a questo conduce l’amore di
Cristo, che ci ha amato fino
all’estremo (cfr Gv 13,1) e arriva fino
ai confini, ai margini, alle frontiere
esistenziali. Portare le periferie al
centro significa centrare la nostra
vita in Cristo, che «si è fatto povero»
per noi, per arricchirci «per mezzo
della sua povertà» (2 Cor 8,9).[2]

Tutti siamo preoccupati per le
conseguenze sociali della pandemia.

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Il_posto_privilegiato_dei_poveri_nel_Popolo_di_Dio
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Fedelt%C3%A0_al_Vangelo_per_non_correre_invano


Tutti. Molti vogliono tornare alla
normalità e riprendere le attività
economiche. Certo, ma questa
“normalità” non dovrebbe
comprendere le ingiustizie sociali e il
degrado dell’ambiente. La pandemia
è una crisi e da una crisi non si esce
uguali: o usciamo migliori o usciamo
peggiori. Noi dovremmo uscire
migliori, per migliorare le ingiustizie
sociali e il degrado ambientale. Oggi
abbiamo un’occasione per costruire
qualcosa di diverso. Per esempio,
possiamo far crescere un’economia
di sviluppo integrale dei poveri e non
di assistenzialismo. Con questo io
non voglio condannare l’assistenza,
le opere di assistenza sono
importanti. Pensiamo al volontariato,
che è una delle strutture più belle
che ha la Chiesa italiana. Ma
dobbiamo andare oltre e risolvere i
problemi che ci spingono a fare
assistenza. Un’economia che non
ricorra a rimedi che in realtà
avvelenano la società, come i



rendimenti dissociati dalla creazione
di posti di lavoro dignitosi (cfr EG,
204). Questo tipo di profitti è
dissociato dall’economia reale, quella
che dovrebbe dare beneficio alla
gente comune (cfr Enc. Laudato
si’ [LS], 109), e inoltre risulta a volte
indifferente ai danni inflitti alla casa
comune. L’opzione preferenziale per
i poveri, questa esigenza etico-sociale
che proviene dall’amore di Dio (cfr 
LS, 158), ci dà l’impulso a pensare e
disegnare un’economia dove le
persone, e soprattutto i più poveri,
siano al centro. E ci incoraggia anche
a progettare la cura del virus
privilegiando coloro che ne hanno
più bisogno. Sarebbe triste se nel
vaccino per il Covid-19 si desse la
priorità ai più ricchi! Sarebbe triste
se questo vaccino diventasse
proprietà di questa o quella Nazione
e non sia universale e per tutti. E che
scandalo sarebbe se tutta l’assistenza
economica che stiamo osservando –
la maggior parte con denaro

https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribuzione_delle_entrate
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribuzione_delle_entrate
https://www.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Economia_e_distribuzione_delle_entrate
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#109.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#109.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#109.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#109.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#158.
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#158.


pubblico – si concentrasse a
riscattare industrie che non
contribuiscono all’inclusione degli
esclusi, alla promozione degli ultimi,
al bene comune o alla cura del creato
(ibid.). Sono dei criteri per scegliere
quali saranno le industrie da aiutare:
quelle che contribuiscono
all’inclusione degli esclusi, alla
promozione degli ultimi, al bene
comune e alla cura del creato.
Quattro criteri.

Se il virus dovesse nuovamente
intensificarsi in un mondo ingiusto
per i poveri e i più vulnerabili,
dobbiamo cambiare questo mondo.
Con l’esempio di Gesù, il medico
dell’amore divino integrale, cioè
della guarigione fisica, sociale e
spirituale (cfr Gv 5,6-9) – come era la
guarigione che faceva Gesù -,
dobbiamo agire ora, per guarire le
epidemie provocate da piccoli virus
invisibili, e per guarire quelle
provocate dalle grandi e visibili

https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#158.


ingiustizie sociali. Propongo che ciò
venga fatto a partire dall’amore di
Dio, ponendo le periferie al centro e
gli ultimi al primo posto. Non
dimenticare quel parametro sul
quale saremo giudicati, Matteo,
capitolo 25. Mettiamolo in pratica in
questa ripresa dall’epidemia. E a
partire da questo amore concreto,
ancorato alla speranza e fondato
nella fede, un mondo più sano sarà
possibile. Al contrario, usciremo
peggio dalla crisi. Che il Signore ci
aiuti, ci dia la forza per uscire
migliori, rispondendo alle necessità
del mondo di oggi.

[1] Cfr Congregazione per la Dottrina
della Fede, Istruzione su alcuni
aspetti della "Teologia della
Liberazione", (1984), 5.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_it.html


[2] Benedetto XVI, Discorso
inaugurale della V Conferenza
Generale dell'Episcopato
Latinoamericano e dei Caraibi (13
maggio 2007), 3.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/3-lopzione-
preferenziale-per-i-poveri-e-la-virtu-d/

(15/01/2026)

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2007/may/documents/hf_ben-xvi_spe_20070513_conference-aparecida.html
https://opusdei.org/it-it/article/3-lopzione-preferenziale-per-i-poveri-e-la-virtu-d/
https://opusdei.org/it-it/article/3-lopzione-preferenziale-per-i-poveri-e-la-virtu-d/
https://opusdei.org/it-it/article/3-lopzione-preferenziale-per-i-poveri-e-la-virtu-d/

	3. L’opzione preferenziale per i poveri e la virtù della carità

