
opusdei.org

3. La gola

"Se lo leggiamo da un punto di
vista sociale, la gola è forse il
vizio più pericoloso, che sta
uccidendo il pianeta. Perché il
peccato di chi cede davanti ad
una fetta di torta, tutto
sommato non provoca grandi
danni, ma la voracità con cui ci
siamo scatenati, da qualche
secolo a questa parte, verso i
beni del pianeta sta
compromettendo il futuro di
tutti". Papa Francesco prosegue
il ciclo di catechesi sui vizi e
sulle virtù.



10/01/2024

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

In questo nostro cammino di
catechesi che stiamo facendo sui vizi
e le virtù, oggi ci soffermiamo sul
vizio della gola.

Cosa ci dice il Vangelo a questo
riguardo? Guardiamo a Gesù. Il suo
primo miracolo, alle nozze di Cana,
rivela la sua simpatia nei confronti
delle gioie umane: Egli si preoccupa
che la festa finisca bene e regala agli
sposi una gran quantità di vino
buonissimo. In tutto il suo ministero
Gesù appare come un profeta molto
diverso dal Battista: se Giovanni è
ricordato per la sua ascesi –
mangiava quello che trovava nel
deserto –, Gesù è invece il Messia che
spesso vediamo a tavola. Il suo
comportamento suscita scandalo in



alcuni, perché non solo Egli è
benevolo verso i peccatori, ma
addirittura mangia con loro; e questo
gesto dimostrava la sua volontà di
comunione e vicinanza con tutti.

Ma c’è anche dell’altro. Mentre
l’atteggiamento di Gesù nei confronti
dei precetti ebraici ci rivela la sua
piena sottomissione alla Legge, Egli
però si dimostra comprensivo con i
suoi discepoli: quando questi
vengono colti in fallo, perché avendo
fame colgono delle spighe di grano in
giorno di sabato, Lui li giustifica,
ricordando che anche il re Davide e i
suoi compagni, trovandosi nel
bisogno, avevano mangiato dei pani
sacri (cfr Mc 2,23-26). E Gesù afferma
un nuovo principio: gli invitati a
nozze non possono digiunare quando
lo sposo è con loro; digiuneranno
quando lo sposo verrà loro tolto.
Ormai tutto è relativo a Gesù.
Quando Lui è in mezzo a noi, non
possiamo essere in lutto; ma nell’ora



della sua passione, allora sì,
digiuniamo (cfr Mc 2,18-20). Gesù
vuole che siamo nella gioia in sua
compagnia – Lui è lo Sposo della
Chiesa –; ma vuole anche che
partecipiamo alle sue sofferenze, che
sono anche le sofferenze dei piccoli e
dei poveri.

Un altro aspetto importante. Gesù fa
cadere la distinzione tra cibi puri e
cibi impuri, che era una distinzione
fatta dalla legge ebraica. In realtà –
insegna Gesù – non è ciò che entra
nell’uomo a contaminarlo, ma ciò
che esce dal suo cuore. E così
dicendo «rendeva puri tutti gli
alimenti» (Mc 7,19). Per questo il
cristianesimo non contempla cibi
impuri. Ma l’attenzione che
dobbiamo avere è quella interiore:
dunque non sul cibo in sé, ma sulla
nostra relazione con esso. E Gesù su
questo dice chiaramente che quello
che fa la bontà o la cattiveria,
diciamo così, di un cibo, non è il cibo



in sé ma la relazione che noi
abbiamo con esso. E noi lo vediamo,
quando una persona ha una
relazione non ordinata con il cibo,
guardiamo come mangia, mangia di
fretta, come con la voglia di saziarsi e
mai si sazia, non ha un rapporto
buono con il cibo, è schiavo del cibo.

Questo rapporto sereno che Gesù ha
stabilito nei confronti
dell’alimentazione dovrebbe essere
riscoperto e valorizzato,
specialmente nelle società del
cosiddetto benessere, dove si
manifestano tanti squilibri e tante
patologie. Si mangia troppo, oppure
troppo poco. Spesso si mangia nella
solitudine. Si diffondono i disturbi
dell’alimentazione: anoressia,
bulimia, obesità… E la medicina e la
psicologia cercano di affrontare la
cattiva relazione con il cibo. Una
cattiva relazione con il cibo produce
tutte queste malattie.



Si tratta di malattie, spesso
dolorosissime, che per lo più sono
legate ai tormenti della psiche e
dell’anima. L’alimentazione è la
manifestazione di qualcosa di
interiore: la predisposizione
all’equilibrio o la smodatezza; la
capacità di ringraziare oppure
l’arrogante pretesa di autonomia;
l’empatia di chi sa condividere il cibo
con il bisognoso, oppure l’egoismo di
chi accumula tutto per sé. Questa
domanda è tanto importante: dimmi
come mangi, e ti dirò che anima
possiedi. Nel modo di mangiare si
rivela la nostra interiorità, le nostre
abitudini, i nostri atteggiamenti
psichici.

Gli antichi Padri chiamavano il vizio
della gola con il nome di
“gastrimargia”, termine che si può
tradurre con “follia del ventre”. La
gola è una “follia del ventre”. E c’è
anche questo proverbio: che noi
dobbiamo mangiare per vivere, non



vivere per mangiare. La gola è un
vizio che si innesta proprio in una
nostra necessità vitale, come
l’alimentazione. Stiamo attenti a
questo.

Se lo leggiamo da un punto di vista 
sociale, la gola è forse il vizio più
pericoloso, che sta uccidendo il
pianeta. Perché il peccato di chi cede
davanti ad una fetta di torta, tutto
sommato non provoca grandi danni,
ma la voracità con cui ci siamo
scatenati, da qualche secolo a questa
parte, verso i beni del pianeta sta
compromettendo il futuro di tutti. Ci
siamo avventati su tutto, per
diventare padroni di ogni cosa,
mentre ogni cosa era stata
consegnata alla nostra custodia, non
al nostro sfruttamento! Ecco dunque
il grande peccato, la furia del ventre:
abbiamo abiurato il nome di uomini,
per assumerne un altro,
“consumatori”. E oggi si dice così
nella vita sociale: i “consumatori”.



Non ci siamo nemmeno accorti che
qualcuno ha cominciato a chiamarci
così. Siamo fatti per essere uomini e
donne “eucaristici”, capaci di
ringraziamento, discreti nell’uso
della terra, e invece il pericolo è di
trasformarsi in predatori, e adesso ci
stiamo rendendo conto che questa
forma di “gola” ha fatto molto male
al mondo. Chiediamo al Signore che
ci aiuti nella strada della sobrietà, e
che le varie forme di gola non si
impadroniscano della nostra vita.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2024/
documents/20240110-udienza-
generale.html



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/3-la-gola/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/3-la-gola/
https://opusdei.org/it-it/article/3-la-gola/

	3. La gola

