
opusdei.org

3. Gli elementi del
discernimento. La
familiarità con il
Signore

Papa Francesco in questa
catechesi si sofferma sul primo
degli elementi costitutivi del
discernimento, cioè la
preghiera: "Per discernere
occorre stare in un ambiente, in
uno stato di preghiera".

28/09/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!



Riprendiamo le catechesi sul tema
del discernimento, - perché è molto
importante il tema del discernimento
per sapere cosa succede dentro di
noi; dei sentimenti e delle idee,
dobbiamo discernere da dove
vengono, dove mi portano, a quale
decisione - e oggi ci soffermiamo sul
primo dei suoi elementi costitutivi,
cioè la preghiera. Per discernere
occorre stare in un ambiente, in uno
stato di preghiera.

La preghiera è un aiuto
indispensabile per il discernimento
spirituale, soprattutto quando
coinvolge gli affetti, consentendo di
rivolgerci a Dio con semplicità e
familiarità, come si parla a un amico.
È saper andare oltre i pensieri,
entrare in intimità con il Signore, con
una spontaneità affettuosa. Il segreto
della vita dei santi è la familiarità e
confidenza con Dio, che cresce in
loro e rende sempre più facile
riconoscere quello che a Lui è



gradito. La preghiera vera è
familiarità e confidenza con Dio. Non
è recitare preghiere come un
pappagallo, bla bla bla, no. La vera
preghiera è questa spontaneità e
affetto con il Signore. Questa
familiarità vince la paura o il dubbio
che la sua volontà non sia per il
nostro bene, una tentazione che a
volte attraversa i nostri pensieri e
rende il cuore inquieto e incerto o
amaro, pure.

Il discernimento non pretende una
certezza assoluta - non è
chimicamente un puro metodo, no,
pretende una certezza assoluta,
perché riguarda la vita, e la vita non
è sempre logica, presenta molti
aspetti che non si lasciano
racchiudere in una sola categoria di
pensiero. Vorremmo sapere con
precisione cosa andrebbe fatto,
eppure, anche quando capita, non
per questo agiamo sempre di
conseguenza. Quante volte abbiamo



fatto anche noi l’esperienza descritta
dall’apostolo Paolo, che dice così: «Io
non compio il bene che voglio, ma il
male che non voglio» (Rm 7,19). Non
siamo solo ragione, non siamo
macchine, non basta ricevere delle
istruzioni per eseguirle: gli ostacoli,
come gli aiuti, a decidersi per il
Signore sono soprattutto affettivi, del
cuore.

È significativo che il primo miracolo
compiuto da Gesù nel Vangelo di
Marco sia un esorcismo (cfr 1,21-28).
Nella sinagoga di Cafarnao libera un
uomo dal demonio, liberandolo dalla
falsa immagine di Dio che Satana
suggerisce fin dalle origini: quella di
un Dio che non vuole la nostra
felicità. L’indemoniato, di quel brano
di Vangelo, sa che Gesù è Dio, ma
questo non lo porta a credere in Lui.
Dice infatti: «Sei venuto a
rovinarci» (v. 24).



Molti, anche cristiani, pensano la
medesima cosa: che cioè Gesù possa
anche essere il Figlio di Dio, ma
dubitano che voglia la nostra felicità;
anzi, alcuni temono che prendere sul
serio la sua proposta, quello che Gesù
ci propone, significhi rovinarsi la
vita, mortificare i nostri desideri, le
nostre aspirazioni più forti. Questi
pensieri fanno talvolta capolino
dentro di noi: che Dio ci chieda
troppo, abbiamo paura che Dio ci
chieda troppo, che non ci voglia
davvero bene. Invece, nel nostro
primo incontro abbiamo visto che il
segno dell’incontro con il Signore è la
gioia. Quando incontro il Signore
nella preghiera, divento gioioso.
Ognuno di noi diventa gioioso, una
cosa bella. La tristezza, o la paura,
sono invece segni di lontananza da
Dio: «Se vuoi entrare nella vita,
osserva i comandamenti», dice Gesù
al giovane ricco (Mt 19,17).
Purtroppo per quel giovane, alcuni
ostacoli non gli hanno consentito di



attuare il desiderio che aveva nel
cuore, di seguire più da vicino il
“maestro buono”. Era un giovane
interessato, intraprendente, aveva
preso l’iniziativa di incontrare Gesù,
ma era anche molto diviso negli
affetti, per lui le ricchezze erano
troppo importanti. Gesù non lo
costringe a decidersi, ma il testo nota
che il giovane si allontana da Gesù
«triste» (v. 22). Chi si allontana dal
Signore non è mai contento, pur
avendo a propria disposizione una
grande abbondanza di beni e
possibilità. Gesù mai costringe a
seguirlo, mai. Gesù ti fa sapere la sua
volontà, con tanto cuore ti fa sapere
le cose ma ti lascia libero. E questa è
la cosa più bella della preghiera con
Gesù: la libertà che Lui ci lascia.
Invece quando noi ci allontaniamo
dal Signore rimaniamo con qualcosa
di triste, qualcosa di brutto nel cuore.

Discernere cosa succede dentro di
noi non è facile, perché le apparenze



ingannano, ma la familiarità con Dio
può sciogliere in modo soave dubbi e
timori, rendendo la nostra vita
sempre più ricettiva alla sua «luce
gentile», secondo la bella espressione
di San John Henry Newman. I santi
brillano di luce riflessa e mostrano
nei semplici gesti della loro giornata
la presenza amorevole di Dio, che
rende possibile l’impossibile. Si dice
che due sposi che hanno vissuto
insieme tanto tempo volendosi bene
finiscono per assomigliarsi. Qualcosa
di simile si può dire della preghiera
affettiva: in modo graduale ma
efficace ci rende sempre più capaci
di riconoscere ciò che conta per
connaturalità, come qualcosa che
sgorga dal profondo del nostro
essere. Stare in preghiera non
significa dire parole, parole, no; stare
in preghiera significa aprire il cuore
a Gesù, avvicinarsi a Gesù, lasciare
che Gesù entri nel mio cuore e ci
faccia sentire la sua presenza. E lì
possiamo discernere quando è Gesù



e quando siamo noi con i nostri
pensieri, tante volte lontani da quello
che vuole Gesù.

Chiediamo questa grazia: di vivere
una relazione di amicizia con il
Signore, come un amico parla
all’amico (cfr S. Ignazio di L., Esercizi
spirituali, 53). Io ho conosciuto un
vecchio fratello religioso che era il
portiere di un collegio e lui ogni volta
che poteva si avvicinava alla
cappella, guardava l’altare, diceva:
“Ciao”, perché aveva vicinanza con
Gesù. Lui non aveva bisogno di dire
bla bla bla, no: “ciao, ti sono vicino e
tu mi sei vicino”. Questo è il rapporto
che dobbiamo avere nella preghiera:
vicinanza, vicinanza affettiva, come
fratelli, vicinanza con Gesù. Un
sorriso, un semplice gesto e non
recitare parole che non arrivano al
cuore. Come dicevo, parlare con
Gesù come un amico parla all’altro
amico. È una grazia che dobbiamo
chiedere gli uni per gli altri: vedere



Gesù come il nostro amico, il nostro
amico più grande, il nostro amico
fedele, che non ricatta, soprattutto
che non ci abbandona mai, anche
quando noi ci allontaniamo da Lui.
Lui rimane alla porta del cuore. “No,
io con te non voglio sapere nulla”,
diciamo noi. E Lui rimane zitto,
rimane lì a portata di mano, a
portata di cuore perché Lui sempre è
fedele. Andiamo avanti con questa
preghiera, diciamo la preghiera del
“ciao”, la preghiera di salutare il
Signore con il cuore, la preghiera
dell’affetto, la preghiera della
vicinanza, con poche parole ma con
gesti e con opere buone. Grazie.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20220928-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-it/article/3-gli-elementi-
del-discernimento-la-familiarita-con-il-

signore/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/it-it/article/3-gli-elementi-del-discernimento-la-familiarita-con-il-signore/
https://opusdei.org/it-it/article/3-gli-elementi-del-discernimento-la-familiarita-con-il-signore/
https://opusdei.org/it-it/article/3-gli-elementi-del-discernimento-la-familiarita-con-il-signore/
https://opusdei.org/it-it/article/3-gli-elementi-del-discernimento-la-familiarita-con-il-signore/

	3. Gli elementi del discernimento. La familiarità con il Signore

